
pbibĐ�@òÇìà©@ @

�لسيدنا مرزا بشير الدين محمود أحمد 
 �الخليفة الثاني للمسيح الموعود 

 عبد المجيد عامر :عريبت



   فضائل القرآناسم الكتاب: 
م2024هـ الموافق لـ 1446الطبعة الأولى: 

An Arabic rendering of 

Fazaaʼilul-Quran (Urdu) 

(Excellences of the Holy Quran) 

Lectures by: 

 Hazrat Mirza Bashir-ud-Din Mahmud Ahmad 

(may Allah be pleased with him) 

Translated from Urdu by: Abdul Majeed Amir 

First Published in UK in 2024 

© Islam International Publications Ltd. 

Published by: 

Islam International Publications Ltd. 

Unit 3, Bourne Mill Business Park, 

Guildford Road, Farnham, Surrey, GU9 9PS

United Kingdom 

Printed in Turkey by Elma Basim

For further information please contact:

Phone: +44 1252 891330 

Fax: +44 1252821796  

www.islamahmadiyya.net 

ISBN:978- 1-84880-391-6 

http://www.islamahmadiyya.net/








أمقدمة الناشر
1 (1فضائل القرآن  )

والرد  القرآن الكريم على الكتب الإلهامية السابقة أفضلية
 على اعتراضات المستشرقين

1

2 بعض الأمور المبدئية لتدبُّر معاني القرآن
2ضرورة القرآن

3كيف نزل وحي القرآن  
4البحث في جمع القرآن 
4حفظ القرآن الكريم 

4 علاقة القرآن الكريم بالكتب السابقة
5 الكتبُ السابقةُ القرآنَ الكريمهل تصدّق  
5 محاسن القرآن الكريم الإضافية مقارنة مع الكتب السابقة 
5ترتيب القرآن 
6بحث الناسخ والمنسوخ 
6الهدف من نزول القرآن وتحققه 
6تعليم يطابق الفطرة البشرية 
6مبادئ فهم القرآن 
7 السابقة؟بأيّ معنى يصدّق القرآن الكريم الكتبَ  
7 الهدف من بيان الأحداث الماضية 
7حقيقة الأقسام 



7بحث المعجزات 
8لا تعارض بين قول الله وفعله 

8كمالات القرآن الكريم الروحانية
8الكلام المشرعِّ الأخير

8السبب في اختيار اللغة العربية
8 المبدأ السليمالرد المبدئي على عيوب التعاليم السابقة وبيان 

8الأدلة على صدق القرآن الكريم
9 تأثيرات القرآن الكريم

9حل المتشابهات 
9حل المقطعّات

9ما المراد من القراءات السبع
9مسألة خلق القرآن

9القرآن الكريم كتاب حيّ 
10  ما هي العلوم التي ذكرها القرآن الكريم

10القرآن ذو المعارف
10القرآن كتاب كامل

10فصاحة القرآن الكريم
10 مقارنة القرآن الكريم مع الكتب الأخرى الإلهامية

10 قانون روحاني ومادي وحضاري وسياسي لا نظير له
10الاستعارات في القرآن الكريم

11 ضرورة تراجم معاني القرآن
11وسائل حفظ القرآن



11لماذا سُُّي القرآن شعرا
11لماذا نزل القرآن على مكث

11 لا يمكن لترجمةٍ لمعاني القرآن أن تحيط بجميع مضامينه
11كلمات القرآن كلها موحى بها

12 القرآن من زَّه تماما عن كلام الشيطان
12من خاطبَهم القرآن

12 هل ينبغي ترجمة معاني القرآن حرفيا أم بلاغيا
13  الكريمهجوم المستشرقين على القرآن 

14دجل المسيحيين
15نزول القرآن الكريم منجّما

18الاعتراضات على جمع القرآن
19الرد على اعتراضات المعترضين

23المحكمات والمتشابهات
26 لماذا سُُّي القرآن كله مُحكما ومتشابها في الوقت نفسه؟

29 (2فضائل القرآن  )
على أفضلية القرآن الكريم على الكتب الأدلة العقليَّة والنقليَّة 

 السابقة
29

30مغزى الإسلام وروحه
30 أفضلية القرآن الكريم على الأديان والكتب الإلهامية كلها

31القرآن الكريم كن ز روحاني 
32 الكتاب الكامل من أوجه الكمال كلها

32منجم الجواهر



33 ستة وعشرون وجها لأفضلية القرآن
33المصدر أفضلية

34 الأفضلية من حيث المؤهلات الذاتية
34الأفضلية من حيث النتائج 

34الأفضلية من حيث عظمة الفائدة 
34الأفضلية من حيث كثرة الفوائد
35 الأفضلية من حيث سعة المنفعة

35الأفضلية من حيث مدة النفع
35 الأفضلية من منطلق مكانة المستفيدين

35 من حيث أنواع المستفيدينالأفضلية 
36  الأفضلية من حيث الن زاهة عن الزيف 

36 الأفضلية من حيث الفوائد اليقينية 
36 الأفضلية من حيث الجمال الظاهري 

36عدم الإضرار بالأمور الضرورية
36 الأفضلية من حيث كون الفوائد سهلة المنال

37  الحاجاتالأفضلية من حيث كونه فريدا في سد 
37 الأفضلية من حيث سد الحاجات الضرورية

37 الأفضلية من حيث السهولة في الحفاظ عليه
37الأفضلية من حيث المنفعة

37 الأفضلية من حيث كونه بريئا من الخسارة
38  الأفضلية من حيث الدعوة العامة

38 الأفضلية من حيث علاج الأمراض



38 المنافع الإضافيةالأفضلية من حيث 
38 الأفضلية من حيث سعة وجِهة النظر

39   الأفضلية من حيث الإغناء عن الكتب الأخرى 
39 الأفضلية من حيث الإرشاد إلى العلوم الصحيحة

39 الأفضلية من حيث سد الحاجات الذاتية
39ادعاء القرآن وأفضليته

41   نبوءة في التوراة عن نزول شرع جديد
41أنه مصداق نبوءة موسىادعاء النبي 

42 الدليل على أفضلية القرآن من حيث المصدر
44 ثلاثة أدلة على كون القرآن من الله

44الفرق بين الآية والبيّنة
44 الدليل على كون القرآن "البينة"

45نبوءة القرآن الكريم العظيمة
47 إظهار كل نوع من العلوم بواسطة القلم

48ترويج العلوم المتجددة
49 شهادة أخرى على أفضلية القرآن الكريم 

50 حل مُشكل القرآن بواسطة العلماء الروحانيين
51 كشف ابن عربي رحمه الله عن خلق العالم

51تحدي المسيح الموعود
52 القرآن الكريم يقدم الدليل على ما يدّعيه

52 الأخلاقتعليم القرآن عديم النظير عن 
53إثبات حقيقة النبوة



53الترتيب العظيم في القرآن الكريم
53 النبوءات عن المستقبل في القصص القرآني

54 المعنى الصحيح لنبوءة تتحدث عن قرب القيامة
54دحض الأديان الباطلة كلها

54الكتاب الكامل بحد ذاته
55 كتاب يهب مراتب عليا للتقدم الروحاني

55حقيقة البعث بعد الموت
ر 55تعريف المطهَّ

55السؤال والرد عليه
57صفات الله ومظاهرها

57 الأفضلية من حيث الجمال الظاهري 
58أربعة اعتراضات للمسيحيين

58فصاحة لغة القرآن الكريم
60كلمات أجنبية في القرآن

61حقيقة كلمة "رحمن"
61 استخدام كلمة "رحمن" عند العرب 

62ترتيب القرآن الكريم هو الأعلى 
62بعض المزايا في ترتيب القرآن

64  كثرة المعارف والحقائق في آيات وجيزة
64اقْ رأَْ بِاسْمِ ربَِّكَ الَّذِي خَلَقَ تفسير رائع ل  

66السجع في القرآن الكريم
66 تفسير الآيات الأولى من سورة الجمعة  



68التوازن الدقيق في الآيات القرآنية
69كثرة ذكر الله في القرآن الكريم
69كتاب بريء من قسوة الكلام

70 كتاب بريء من فحش الكلام وسوء الخلق
71 الكلام الدال من الظاهر إلى الباطن

72 الاعتراض بوجود التكرار في القرآن
73فلسفة الموت

74السبب الثالث للأفضلية
74الحاجات الخمس للدين

75 الدليل على صفات الله المتعلقة بالعباد
76بعض صفات الله أزواج 

77رَبُّ الْعَالَمِينَ الدليل المادي على صفة الله: 
78الدليل الروحاني على كون الله رب العالمين

79في الكتب السابقة معنى وجود القرآن الكريم
79يجب أن يكون شرح صفات الله بكلماته 

81بيان قوى الإنسان الروحانية
81وَيَسْألَُونَكَ عَنِ الرُّوحِ تفسير رائع ل  

84التحدي لأتباع مذهب التنويم المغناطيسي واستحضار الأرواح
86يمكن ظهور القوى الروحانية للفطرة البشرية دون كلام الله لا

87 حادث وقع في أثناء السفر إلى بريطانيا
87 اتحاد الكتاب المبين والكتاب المكنون

90 التعليم الكامل لإكمال القوى الروحانية



91إظهار النتائج الروحانية
92 عدم التزام الأديان الأخرى بالمبادئ 

92 قاطع على كمال تعليم الإسلامدليل 
93 تعليم الإسلام الجامع عن علم المعاد

94 دين يوصل إلى الله تعالى ويكُمل القوى الروحانية
95العالم الأخرويالنداء من 

96الدليل على الإيفاء بالعهد
97 الفئة الناجحة في الحصول على رضا الله تعالى

98علاقة المؤمنين بالملائكة
98 أفضلية القرآن الكريم من حيث كثرة الفائدة

99معنى معية الأنبياء والصديقين
100الكلام البريء من كل شائبة

101الفكرة السامية عن ربوبية العالمين 
102 يجب على الإخوة أن يتخذوا القرآن الكريم دستور عمل لهم 

103 (3فضائل القرآن  )
 وفي كل صفة الكتاب الفريد في كل مزية

تعليم الإسلام الجامعُ عن الصدقات والعلاقات بين الرجل والمرأة
103

104 الرد على بعض الأسئلة من أحد الإخوة:
105 هل يمكن لمسلم أن يكون محكوما أم لا؟

106لماذا نال المسيحيون الحكومةَ؟ 
106؟أية قوة حازها المسلمون ببعثة المسيح الموعود 

107 علي وخالد رضي الله عنهماأمثال 



108 لم تبلغ دعوة الأحمدية إلى العالم كله إلى الآن
109الوصايا

110 ضرورة التعاون مع التجار الأحمديين في كل الأحوال 
112 اقتراح تشكيلِ شركةٍ بحسب مبدأ التعاون المتبادل

112أهمية موضوع فضائل القرآن
113السعي للإيفاء بعهد قطعه المسيح الموعود 

114خمسون وجها للأفضلية 
114 القرآن الكريم هو الأفضل في كل ما قاله

115 شمولية تعليم القرآن الكريم في الصدقات
115تعليم الإنجيل عن الصدقة

117تعليم التوراة عن الصدقات 
118تعليم الفيدات عن الصدقة

119 معلّمي الأخلاق: يجب كسب الحسنة من أجل الحسنةقول 
119 الإسلام يلقي الضوء على جوانب الصدقة المختلفة

120مقدار الصدقة
123النصيحة لاجتناب التبذير والبخل

124التعليم عن توزيع الصدقات
يَاطِينِ الحكمة في القول:  125إِخْوَانَ الشَّ

125الأسلوب الأنسب للتصدّق
127أنواع الصدقة

129 تسديدُ قرض -بتعبير آخر -الصدقة 
130الدوافع وراء الصدقات



132الهدف من الصدقة
132مواطن الامتناع عن دفع الصدقة

133أسلوب رفض التصدّق
133 ماذا يجب أن يعُطى في الصدقات

135 يجب أن يتصدّق كلٌّ من الفقراء والأغنياء
136الصدقةمن يستحقون 

139مبادئ توزيع الصدقات
140 طبيعة العلاقات بين معطي الصدقات ومتلقّيها

140 التركيز على الصدقات والمنع من السؤال
141 البحث في العلاقات بين الرجل والمرأة

144الإسلام يعُد الزواج ضروريا
144لم تُُلَق حواء من ضِلع آدم

147 عاطفة حبه خافية في فطرة الإنسان؟لماذا أبقى الله تعالى 
148 الرجل والمرأة يسببان السكينة لبعضهما

149 علاقة القوى الروحانية مع القوى الجسدية
150 علاقة قوى الرجولة والأنوثة مع الروح 

152 في الروحانية أيضا تكمن صفات الرجولة والأنوثة
155صفة المودة في الرجل والمرأة 

155 العلاقة بين الرجل والمرأة مدرسة رحمة
156حرثَ الحكمة في عدِّ المرأة 

159علاقة الزواج بإكمال الروحانية
160 الوجه السابع لأفضلية القرآن الكريم



161وسائل حفظ القرآن الكريم
166 أساس السماء الروحانية على صفَتي الله "الحي والقيوم"

167السابقةالتحريف في الكتب 
169حفظ القرآن الكريم والمستشرقون

171 الوسائل الظاهرية لحفظ القرآن الكريم
175الوعد الدائم بحفظ القرآن الكريم

175نصيحة للأحبة
177 (4فضائل القرآن  )

شرف كونه كلام الله من بين  حائز على القرآن الكريم وحده
 لهاميةجميع الكتب الإ

177

178تفسير القرآن الكريممقدمة 
178البقية من الدليل السابع

179 الكتب الإلهامية السابقة لم تكن كلام الله 
182أنواع الوحي 

185السبب وراء فساد الكتب السابقة
187 القرآن الكريم وحده تفرّد بكونه "كلام الله"

188 الدليل الثامن على أفضلية القرآن الكريم
191الطاهرة قبل النبوة  حياة النبي 

191قرب الله نتيجة اتباع رسول الله 
192 دحض اعتراضات معارضي الإسلام 

193الاعتراض الأول
194الاعتراض الثاني



195الاعتراض الثالث
196الاعتراض الرابع

198الاعتراض الخامس 
201الاعتراض السادس 

202الاعتراض السابع
212الاعتراض الثامن

215الاعتراض التاسع
215خمسة ادعاءات عن القرآن الكريم

216علم الغيب
218 كتاب يحقق نبوءات الكتب السابقة

 220تفصيل الكتب السماوية
221الكلام المزيّن بالأدلة والبراهين

222 ظهور صفة الله "رب العالمين" بواسطة القرآن الكريم
223يفشل دائما المفتري

223وَوَجَدَكَ ضَالاًّ فَ هَدَىالمعنى الصحيح ل  
228حقيقة الذنب والاستغفار

230المكانة الأسُى لرسول الله 
233 (5فضائل القرآن  )

خمسة و  نبوءات الأنبياء السابقين عن بعثة رسول الله 
 إصلاحات قام بها القرآن الكريم

233

234أهمية المجالس الدينية 
236الفائدة من المحاضرات العلمية



239 الدليل التاسع على أفضلية القرآن الكريم
240إعلانات القرآن الكريم الستة

242القرآن الكريم هو الفرقان
242براءة أقوام العالم من الشرك

245التحدي للعالم
247 القرآن عن وجود الله تعالىالإصلاح المبدئي الأول الذي قام به 

248لبعثة محمد  دعاء إبراهيم
250نبوءة موسى

252بوءة سليمانن
254نبوءة النبي إشعياء

260نبوءة النبي حبقوق
268 النبوءة عن قتل أبي جهل تتحقق بعظمة خارقة

271نبوءة المسيح الناصري
279 التوافق الغريب بين قانون الشريعة وقانون الطبيعة 

281 حُكم الله الواحد على قانون الطبيعة
284 إصلاح القرآن المبدئي الثاني عن صفات الله

292 الإصلاح المبدئي الثالث عن التوحيد
295الإصلاح المبدئي الرابع عن العلاقة بين الله وعبده

298عن صفة الله "الخالق"الإصلاح المبدئي الخامس 
299الإصلاح المبدئي السادس عن مالكية الله 

302الإصلاح المبدئي السابع عن صفة الله "رب العالمين"
303الإصلاح المبدئي الثامن عن صفة الله "الحكيم"



305 (6فضائل القرآن  )
 ترتيب القرآن وحقيقة الاستعارات 

عن الاستعارات والتشبيهات الفهم الناتج طريق إزالة سوءو 
305

306لم يدعِّ كتاب سوى القرآن الكريم كونه أفضل الكتب
308"البراهين الأحمدية" والشيخ جراغ علي الحيدرآبادي

309المشكلة في فهم الكتاب الإلهامي 
310نتيجة اعتبار الاستعارات حقيقة

312الاستدلال الخاطئ من الخيط الأبيض والخيط الأسود
312الاستعارات في نبوءات الأنبياء

313طرُفة 
314عقلية الذين لا يفهمون الاستعارات

315صعوبة فهم المضامين العلمية لدى عامة الناس
315 حكمة اختلاف الترتيب في الكتب الإلهامية

317مثالان للحالات القلبية
319مبدأ الاستفادة من علوم القرآن

320 استخدام التشبيه والاستعارة في كل لغة 
321 مشاكل الناس بشأن الكتب الإلهامية 

322في ثورة العشق .. يزول الحرج
322 تجاوزُ الحدود مِن قِبل أناس ذوي طبائع فلسفية 

323حالة المسيحيين الدينية
324ضرورة الاستعارات

328 استحالة أداء بعض المفاهيم بغير الاستعارة



329وسائل إزالة سوء الفهم
332 القرآن الكريم بنفسه يشرح الاستعارات الواردة فيه

333لإحياء الموتى  معجزة عيسى
334عن المجاز والاستعارة قول رسول الله 

334 مثال الاستعارات المستخدمة في القرآن 
336أقوال المفسرين الغريبة

337المراد من تسخير الجبال
338معنى تسبيح الجبال والطيور

339يرُاد بالجبال زعماء القوم أيضا
340لم يذُكر في القرآن تسبيح الطيور

341ذكر ال جِنَّة
341مجيء الِجنّ إلى رسول الله 

343دليل الذين لا يحملون هذه الكلمات محمل الاستعارة
343إلى الناس لا إلى الِجنّ  لقد بعُث النبي 

344بعض الأدلة على كون الِجنّ أناسا
345الدليل من القرآن على أن الِجنّ حزب من الناس 

345؟لماذا لم ينصر الجنُّ المؤمنون رسولَ الله 
346الإنسان هو المخلوق الوحيد المكلَّف بالإيمان بالشريعة

348يطُلق الجنّ على الأقوام المتكبرة والزعماء أيضا
349المراد من النملة؟ما 

351البحث حول وادي النمل
352مسألة خلق الطير



353معنى "كهيئة الطير"
354طرُفة

354التأمل من منطلق ترتيب المضمون
356 معنى خلق الطير وإحياء الموتى بحسب الترتيب القرآني

357 الهدهد لم يكن طيرا بل كان إنسانا
359الإنسانلم يكلَّف بالشريعة إلا 

360أنواع الطير المختلفة
361لماذا أطُلق "الطير" على المؤمنين

365 البحث عن الهدهد من منطلق التاريخ
368التضرع في حضرة الله 





أ

نَحْمَدُهُ وَنُصَلِّي عَلَى رَسُولِهِ الكَرِيمِ بسم الله الرحمن الرحيم 

 درَّة يتيمة"، وهو فضائل القرآنكتاب "ترجمة  الكريم العربي نضع بين يدي القارئ 
 سيدنا المصلح الموعود  وقد بيّنها، الأفهامقلما تجود بمثلها مزايا القرآن  بيانفي 

ومما  .وخليفته الثاني حضرة مرزا بشير الدين محمود أحمد، نجل المسيح الموعود 
في أصله  هو، الكريمالجليل في بيان محاسن الكتاب  التأليفيجدر بالذكر أن هذا 

للجماعة الإسلامية  في الجلسات السنوية مجموعة خطابات ألقاها حضرته 
دار الأمان، وبلغ عددها ستة خطابات ألُقِيَت تبَِاعًا في ست  في قاديانالأحمدية 

جلسات سنوية في قاديان بالهند، منها خمسة خطابات على التوالي خلال الفترة من 
 م.1936م، ثم الخطاب السادس في عام 1928-1932

الثامن والعشرين من شهر ديسمبر من عام  ألُقِيَ أول تلك الخطابات في
 سائر القرآن الكريم علىلفضل  وأصَّل فيه سيدنا المصلح الموعود  ،م1928

ن خطابه ردودًا مُفحِمةو والتي سبقته نزولا،  وحاة من الله الكتب الم على  ضمَّ
المغرضين الذين لم يدخروا وسعا للنيل من صدق الإسلام  اعتراضات المستشرقين

القرآن الكريم نصًّا  مبدأ كون، أو على الأقل الطعن في النبي العدنان  وصدق
قطعي الثبوت، وأنه محفوظ حفظا تاما لا تشوبه شائبة نقص أو اختلاف أو إهمال. 

بما يثيره المسلمين  في هذا الخطاب عن عدم اكتراث حضرته  كما وتحدث
فبلور في خطابه هذا مجموعة  المستشرقون المسيحيون من شبهات ضد القرآن الكريم،

وسيتضح  تدبُّر القرآن. من النقاط التي ينبغي أن يضعها كل مسلم في حسبانه حال
للقارئ اللبيب أن هذا الفصل يجيب على تساؤلات عفوية طالما عنَّت وتعنُّ لقارئ 
القرآن ومتدبره، نحو: أي ضرورة دعت لنزول القرآن؟! وكيف نزل؟! وإذا كان قد 



ب

، فما قصة جمعه وحفظه؟! ثم ما علاقته بما سبقه ن كله على عهد النبي نزل ودوِّ 
من كتب موحاة من الله تعالى؟! وما معنى تصديقه إياها؟! وغير ذلك من التساؤلات 

 التي لا تزال مثار جدل بين المسلمين وغير المسلمين إلى هذه الساعة.
يخ التاسع والعشرين من في العام التالي، بتار  والخطاب الثاني ألقاه حضرته 

نه حضرته 1929ديسمبر من عام  العقليَّة والنقليَّة  المسوغات والإثباتات م، وضمَّ
ن حضرته أفضلية القرآن الكريم على الكتب السابقة التي تثبت هذا  ، كما ضمَّ

الخطاب دقائق تفسيرية عديدة، نحو معنى التعليم بالقلم، وقصة ذي النون، وغير 
 ذلك. 

في الثامن والعشرين  لخطاب الثالث على التوالي، فألقاه المصلح الموعود أما ا
قضية فضل القرآن وكمال تعاليمه  م، وتناول فيه حضرته 1930من ديسمبر عام 

في الجانب الاقتصادي صفحات  من منظور اقتصادي واجتماعي. وأفرد حضرته 
عاليم القرآنية عن الصدقة عديدة للحديث عن الصدقات، عقد خلالها مقارنة بين الت

نت في هذه الصفحات دقائق  وتعاليم التوراة والإنجيل وحتى الفيدا أيضا. وضُمِّ
 تفسيرية كثيرة وردت في ثنايا الخطاب، فأضفت عليه رونَ قًا، وجمالا فوق جمال!

بين الرجل لقضية العلاقة الشرعية  وفي هذا الخطاب نفسه تطرَّق حضرته 
، فصحح سوء الفهم الناشئ عن قول الكتاب المقدس بخلَْقِ حواء ، أي الزواجوالمرأة

من ضلع آدم، وتحدث عن إحدى غايات الدين، ألا وهي تكميل الإنسانية، الأمر 
كلا الدين الذي يبُقي  الذي لا يتأتى إلا باجتماع عنصريها، وهما الرجل والمرأة، ف

 . نسانيةيقطع دابر الإهو في الواقع دين بمعزل عن الآخر  منهما
م، 1931أما الخطاب الرابع، والذي ألُقي في الثامن والعشرين من ديسمبر عام 

الدليل على كون القرآن الكريم أعظم الكتب الإلهامية  فقد ناقش فيه حضرته 
قاطبةً، وتطرق خلال هذا الخطاب إلى الحديث عن كتاب سيدنا المسيح الموعود 



ت

 " على حقيّة كتاب الله القرآن والنبوة  البراهين الأحمديةذائع الصيت، أي
"، بوصفه مقدمة لا بد منها لفهم وتفسير القرآن الكريم. كما أتْبعَ المؤلف المحمدية

في هذا الخطاب حديثه عن تفوُّق القرآن على ما سواه من كُتب موحاة بحديث 
، بوصفها تجسيدا لعظمة ذلك الكتاب، تجلى ماتع عن سيرة سيدنا خاتم النبيين 

في جمال سيرة الإنسان الذي تلقَّاه وحيا، مفنِّدًا بذلك اعتراضات تسعة يثيرها 
 الطاهرة.  خصوم الإسلام بغية تشويه صورة وسيرة نبيِّه 

الثامن والعشرين من ديسمبر في  والخطاب الخامس على التوالي، ألقاه حضرته 
، الكتب السابقةأفضلية القرآن الكريم على م، وواصل فيه الحديث عن 1932عام 

نَه  ، ثم سيدنا محمد عن بعثة  من خلوا من النبيين )عليهم السلام(نبوءات وضمَّ
 حُزمة من الإصلاحات العقائدية التي أحدثها القرآن الكريم منذ نزوله.

بعد انقطاع  أما الخطاب السادس والأخير، فقد ألقاه سيدنا المصلح الموعود 
الثامن والعشرين من ديسمبر عام ه حضرته في دام قرابة أربع سنوات، إذ ألقا

نًا إياه الحديث عن مجيء معاني الكلام الإلهامي عموما، والقرآن 1936 م، مضمِّ
خصوصًا، في حُلل المجاز والاستعارات، الأمر الذي تلقَّته الأفهام غير الناضجة على 

لخروج خريطة ا حرفيته، فضلَّت سواء السبيل. ففي هذا الخطاب يرسم حضرته 
من متاهة سوء الاعتقاد الناشئ عن الفهم الحرفي للكلام الإلهامي السامي، وهذا 

 بحد ذاته إصلاح عقائدي هام من الإصلاحات التي انفرد القرآن الكريم بإجرائها.
ومما يجدر بالتكرير للتذكير أن الكتابة في فضائل القرآن وخصائصه كانت مشروعًا 

في "البراهين الأحمدية"، إذ ذكر أنه سيشرع في بيان ثلاثمائة  بدأه المسيح الموعود 
في  ، وبتأمُّل المصلح الموعود كتاب الله القرآن والنبوة المحمديةدليل على حقِّيَّة  

ل إلى إمكانية بيان تلك الأدلة الثلاثمائة فعلا، وأنَّه بإمكان كلِّ امرئٍ  هذا الأمر توصَّ
معارف  من فهم واستفاضة من در ما يؤتيه الله أن يشرح البراهين الأحمدية بق



ث

، فمن ثم يمكن عدّ كتاب "فضائل القرآن" للمصلح الروحانية المسيح الموعود
، تتمة لمسيرة "البراهين الأحمدية" التي بدأها سيدنا المسيح الموعود  الموعود 

حديثه عن "فضائل القرآن"أن يُجعل  كان في نية سيدنا المصلح الموعود حتى إنه  
 .مقدمة لترجمة معاني القرآن الكريم

قد حظي بشرف نقل هذه الدرة الثمينة إلى العربية الأستاذ عبد المجيد عامر، ل
وشارك في مراجعة الترجمة وإخراجها  .فجزاه الله عن جميع الناطقين بالضاد خيرا

الأفاضل المهندس خالد  الإخوة من المكتب العربي والإخوة العرب ولاسيما السادة
عزام، وغسان النقيب، والدكتور وسام البراقي، وجمال أغزول، وحلمي مرمر، وسامح 

كل من اشترك   يهم ويجزيز ندعو الله تعالى أن يج .مصطفى، وأمة الخبير لبنى الجابي
 .بسهم في إخراج هذا المجلد خير ما يجزي به عباده الصالحين

في هذا  راغب في تدبر القرآن الكريمأن يجد كل  المولى الكريم  نسأل الله
فر  ضالته التي تسعد بها روحه في الدارين، آمين. العظيمالسِّ

الناشر
 



 1 

  
 

 

 

 م 28/12/1928خطاب ألُقي في )
 (بمناسبة الجلسة السنوية في قاديان

 
 بعد التشهد والتعوذ وتلاوة سورة الفاتحة:  قال 

أو السعي لتحديده يفوق  ،إن تأطير قانون الله الجاري في الطبيعة ضمن حدود
قدرة البشر وينافي الأدب. عندما تراكمت السحب اليوم قُرب صلاة الجمعة وبدأ 
المطر يهطل بغزارة وددتُ مع شعوري بالضعف واعتلال الصحة أن تنتهي الجلسة 

لدعاء مع الإخوة جميعا على الأقل. الحق أن قدرات الله واسعة جدا ولكن الإنسان با
يضطرب ويقلق بسرعة. فعندما لم يتوقف المطر عن الهطول كتبتُ عبارة وقلتُ 
للإخوة أن يجعلوا منها نسُخا كثيرة ويوصلوها إلى مساكن الضيوف فورا. كانت 

 واحدخوة أن يجتمعوا في مكان العبارة تتلخص في: ما دام مستحيلا لجميع الإ



2

بعض الأمور المبدئية لتدبُّر معاني القرآن

إنني متأسف لعدم قدرتي على بيان الموضوع الذي اخترتهُ ليكون موضوع خطابي 
في هذه الجلسة. والسبب وراء ذلك هو أنه حتى لو لـخّصتُه في أقصر وقت ممكن 
لاستغرق خمس أو ست ساعات على الأقل، ولا يمكن إطالة الخطاب الآن بهذا 

نتُ قد اخترتُ هذا القدر بسبب سوء حالة الطقس وبسبب ضعفي بشكل عام. ك
الموضوع للجلسة لأنه يتعلق بالقرآن الكريم، وكان في بالي، إذا حالفتني رحمة الله 
تعالى، أن يُجعل مقدمة لترجمة معاني القرآن الكريم التي ننشرها في المستقبل، وكنتُ 
أنوي أن أبيّن جزءا من هذه المضامين في الخطاب بمناسبة الجلسة وأحرّر البقية 

ولأن بيان هذا الموضوع بالتفصيل مستحيل الآن لذا سأبيّن اليوم بإيجاز ما  بنفسي.
هي المضامين التي يجب التأمل فيها عند تدبرّ القرآن الكريم وتقديمه أمام العالم، وما 
هو حجم مساعٍ يبذلها النصارى وغير المسلمين الآخرين ضد الإسلام والقرآن الكريم، 

ين هذا الموضوع وعدم مبالاتهم به! فأرى أنه يجب التأمل وأن أبيّن مدى إهمال المسلم
في الأمور التالية عند تدبُّر القرآن. 

ضرورة القرآن (1)

عندما نزل القرآن الكريم هل كان العالم حينئذ بحاجة إلى كتاب موحى به أم لا؟  
لأنه ما لم يثبت بأن شيئا نزل بحسب مقتضى الأمر لا يمكن نسبته إلى الله تعالى. 

قول كثير من الناس إنه عندما نزل القرآن الكريم كانت حالة الناس سيئة جدا. ي
ولكن سوء حالة الناس لا يوجب نزول كتاب من الله حتما. فترون أن المسيح الموعود 

  جاء حين كانت حالة الناس العملية فاسدة جدا، ولكن هل جاء  بكتاب؟

بسبب المطر لذا سأدعو في الساعة الخامسة والربع، وعلى الإخوة أن يشاركوني في 
الدعاء وهم في أماكنهم. ولكن كان من فضل الله تعالى أن توقف المطر حين كانت 
العبارة قيد النسخ، فقلتُ للناسخين إن الله تعالى قد أحدث أمرا آخر فلا حاجة 

لنسخها الآن.  



 3 

والفتنة لا يكفي دليلا على حاجة  كلا! إذن، إن سوء حالة الناس وانتشار الفساد
ذلك العصر إلى القرآن الكريم، ولا يكفي القول بأن عادات سيئة كانت قد تطرقت 
إلى العرب مثل وَأْدهم البنات وزواجهم من زوجة الأب. إن أكثر ما يثبت من ذلك 
هو أن العرب كانوا بحاجة إلى كتاب، ولا يثبت أن العالم كله كان بحاجة إليه. كما 
أن حالة بني إسرائيل كانت متدهورة جدا في زمن موسى وعيسى عليهما السلام 
ولكن هذا لا يعني أنهما جاءا إلى العالم كله. ما يجب علينا إثباته هو أن الكتب 
الدينية كلها كانت قد فسدت لدرجة لم تعُد كافية في حد ذاتها لإقناع العالم. لذا 

 لكريم من إثبات الفساد في الكتب السابقة. فلا بدُ لإثبات ضرورة نزول القرآن ا
 كيف نزل وحي القرآن (2)

لا بد من إلقاء الضوء على كيفية نزول وحي القرآن الكريم لأن كيفية نزول الوحي  
أيضا تبيّن صدقه إلى حدّ كبير. فمثلا عند البحث في هذا الموضوع سوف ينشأ 

 -والعياذ بالله-ا في ذهنه سؤال: هل توحي ماهية الذي نزل عليه هذا الوحي بخلل م
عند نزول الوحي عليه؟ هناك عشرات الناس الذين يقولون بأنهم تلقّوا إلهاما كذا وكذا، 
وهم لا يكذبون بل يكون هناك خلل في دماغهم. ذات مرة جاء إلى المسيح الموعود 

  شخص وقال بأنه يتلقى الإلهام. لزم المسيح الموعود  .الصمت بسماع كلامه
لرجل: عندما أسجد يقول الله لي: اسُجدْ على العرش، ويقول أيضا: أنتَ محمد، قال ا

: عندما يقول الله لك بأنك محمد فهل تعُطى أيضا أنت عيسى وموسى. فقال 
وجلالا مثل جلاله؟ وهل تُكشَف عليك علوم القرآن الكريم  جمالا مثل جمال محمد 

: إذن، لا يرفعك الله إلى العرش بل الشيطان يغويك. أيضا؟ قال الرجل: لا. قال 
لأعطاك قدرات أيضا مثل قدراته  فلو كان الله قد رفعك إلى السماء وجعلك محمدا 

  .في اتبّاعه 
في نزول وحي القرآن الكريم سوف ينشأ سؤال: هل الذي  البحثإذن، عند 

 نزل عليه الكلام مجنون أو هل في عقله خلل؟



 4 

 القرآن البحث في جمع (3)

السؤال الثالث الذي يواجهنا عند تدبرّ القرآن الكريم هو: كيف جُمع القرآن؟  
السؤال الذي ينشأ بصورة طبيعية هو أن الكتاب الذي قدِّم أمام العالم، هل هو كما 
أراده منـزِّله؟ فإذا كان الأمر كذلك فلا بد من أن تنكشف مشيئة منـزِّله بصورة 

أما إذا تطرّق إليه خلل أو عيب فهذا يعني أن هدف صحيحة عند التأمل فيه. 
منـزِّله قد حبط، لذا لا حاجة للتوجّه إليه. لقد بذل الأوروبيون قصارى جهودهم 
لإثبات أن القرآن الكريم لم يُجمع على وجه صحيح، فيقولون بأنه لا ترتيب في 

 عباراته بل جُمعت الأمور المختلفة عشوائيا. 
 حفظ القرآن الكريم (4)

لأمر الرابع الذي يجب إثباته هو أن القرآن ما زال محفوظا إلى يومنا هذا. فلو ا
أثبتنا أنه قد جُمع كما شاء مقدِّمُه، ثم إذا قيل إلى جانب ذلك إنه قد تطرقت إليه 
بعض الأشياء الإضافية أو حُذفت منه أشياء، سيكون معنى ذلك أن الكتاب لم 

يعطي الفائدة المتوخاة، ولا يمكن أن يكون هديا  يعُد في حالته الأصلية فلا يمكنه أن
كاملا للعالم. لقد أخرج المؤرخون النصارى كل ما كان في جعبتهم في هذا المجال 

 وسعوا جاهدين ليثُبتوا أن القرآن ليس محفوظا. 
 علاقة القرآن الكريم بالكتب السابقة (5)

رآن الكريم بالكتب السؤال الخامس الذي يجب إمعان النظر فيه هو: ما علاقة الق 
السابقة؟ هل يصدّقها أم لا؟ وإذا كان يصدّقها فكيف؟ هل يقبل صدقها بصورتها 
الحالية أو يقول بأنها نزلت صحيحة بداية ولكنها فسدت الآن؟ لقد حاول 
المستشرقون كثيرا للإثبات أن القرآن الكريم يقبل صحتها بصورتها الحالية، ويقصدون 

آن الكريم يقبلها صحيحة بصورتها الحالية لذا فإن اختلاف من ذلك أنه ما دام القر 
القرآن معها لن يكون في محله. لقد ألّف السير وليام ميور كتابا حول هذا الموضوع 

 واستنتج فيه أن القرآن الكريم يقبل صحة الكتب السابقة. 



 5 

 هل تصدّق الكتبُ السابقةُ القرآنَ الكريم (6)

السؤال السادس هو أن هذا الكتاب العظيم الذي يدّعي أنه جاء للعالم كله،  
القرآن الكريم في الكتب السابقة  ذكرهل تصدّقه الكتب السابقة أم لا؟ وهل ورد 

 أم لا؟ ليعلم الناس أنه جاء بحسبما أخُبر عنه في الكتب السابقة.
 السابقةمحاسن القرآن الكريم الإضافية مقارنة مع الكتب  (7)

السؤال السابع الذي سينشأ مع السؤال السابق فورا هو: ما الذي جاء به القرآن  
يقول بأن الكتب السابقة كلها كاذبة  الكريم أكثر من الكتب السابقة؟ فإما يجب أن

يجب الإثبات أن القرآن  الحالةلذا أنُزِّلتُ، ولكن إن قال بصحتها أيضا ففي هذه 
لن تتحقق ضرورة نزوله. إذن، لا بد من الإثبات أيضا أن  يقدم مزايا إضافية، وإلا

 القرآن الكريم أفضل من الكتب الأخرى كلها. 
 ترتيب القرآن (8)

رُوعي ترتيب معين في القرآن الكريم؟ أي هل يحتوي على  هلثم ينشأ سؤال:  
ترتيب معين من حيث المعاني؟ يقول المستشرقون إنه لا ترتيب فيه بل هو كلام غير 

بط تماما. والغريب في الأمر أن العلماء المسلمين أيضا قبلوا عدم وجود الترتيب مترا
في القرآن، والعياذ بالله. ولكن ثبوت عدم الترتيب في كتاب هجوم شديد عليه. 
وإذا كان فيه ترتيب فينشأ اعتراض أن ترتيبه الحالي ليس بحسب ترتيب نزوله إذ قد 

رت الآيات السابقة نزولا وقُدِّ  منها نزولا. فمثلا نزلت سورة العلق  المتأخرةمت أُخِّّ
في البداية ولكنها وُضعت في أواخر القرآن، ونزلت سورة الفاتحة متأخرة بينما وُضعت 
رت غيرها. نزلت بعض الآيات في مكة  في بدايته. كذلك قدِّمت بعض الآيات وأخُِّّ

يطرح نفسه هنا  ولكنها وُضعت في السور المدنية، والعكس صحيح. والسؤال الذي
هو: إذا كان ترتيب القرآن مطلوبا فلماذا لم يُجمع بحسب ترتيبه النـزولي؟ وإذا كان 

 الترتيب الحالي صحيحا فلماذا لم ينـزل بحسبه؟ 



 6 

مبدئيا بفضل الله تعالى بأسلوب  حلّلتُههذا سؤال مهم أثاره المستشرقون، وقد 
 سيفهمه كل عاقل. 

 بحث الناسخ والمنسوخ (9)

ثم هناك قضية النسخ في القرآن، وهي مما أثاره المسلمون أنفسهم لأنهم يعتقدون  
أن بعض آيات القرآن الكريم منسوخة وقد نسختْها بعض الآيات الأخرى أو الأحاديثُ 

حول هذا الموضوع بأن قضية  المستشرقونبمعنى أنها تقُرأ ولكن لا يعُمَل بها. يقول 
وجود تعارض صريح في القرآن، ولما لم يجد المسلمون  الناسخ والمنسوخ اختُرعت بسبب

 تبريرا لإزالة التعارض عدُّوا بعض الآيات المتعارضة فيما بينها ناسخة والأخرى منسوخة. 
 الهدف من نزول القرآن وتحققه (10)

ثم هناك سؤال آخر: هل حقق القرآنُ الكريم هدفا ينـزل الدين من أجله؟ لا  
فيدا إلا إذا حقق هدفا يجب عليه تحقيقه. الكتب يمكن لكتاب ديني أن يكون م

إنه كان هناك ضرورة  ويقولونالتي يحسبها الناس موحى بها يثُبتون ضرورتها أيضا، 
كذا وكذا لنـزول الكتاب من الله. والسؤال هو: هل يحقق القرآن الكريم أم لا الضرورة 

 لا. التي نزل من أجلها؟ وإذا كان يحققها فهو كتاب الله وإلا ف
 تعليم يطابق الفطرة البشرية (11)

كل شريحة وفئة من الناس. والسؤال الذي   فطرةيدّعي القرآن الكريم أنه يطابق  
أن أمُيًّا أيضا يستطيع الاستفادة منه  بمزيةينشأ هنا هو: هل يتحلى تعليم القرآن 

حقيقة، وإذا قرأه عالم فهو أيضا يستطيع الاستفادة منه؟ إذا كان الأمر كذلك 
 يمكن أن يعُدّ هذا الكتاب من الله تعالى. ف

 مبادئ فهم القرآن (12)

ثم هناك سؤال آخر يواجهنا وهو: ما هي المبادئ لفهم القرآن الكريم؟ لا شك  
منه، فما هي المبادئ لفهم القرآن  والاستفادةأن هناك مفتاحا لفهم كل كتاب 



 7 

 أيضا ليفهمه كل إنسان الكريم؟ بمعنى أن على القرآن الكريم أن يبيّن مبادئ التفسير
 بقدر عقله وفهمه. 

 بأيّ معنى يصدّق القرآن الكريم الكتبَ السابقة؟ (13)

ثم هناك سؤال آخر وهو: يقول بعض الناس بأن القرآن الكريم يصدّق  
الكتب السابقة لأنه نقَل منها، لذا فقد قيل إنه مصدِّقها لتفادي تهمة النقل 

ا ولكنه يقول ما يتنافى معها أيضا. لذا منها. نقول: لا شك إن القرآن يصدّقه
يجب علينا أن نثبت ماذا نقل القرآن من الكتب السابقة وما أهمله. وهل أضاف 
شيئا عند النقل منها أم اختلف معها؟ فلماذا نقبل صحةَ ما يقوله القرآن 

 الكريم والحالة هذه؟ 
 الهدف من بيان الأحداث الماضية (14)

الماضية وهو: ما الهدف من بيانها؟ هل  الأحداثثم هناك سؤال ينشأ عن  
إِّنْ هَذَا إِّلا  :في عهد رسول الله  الكفار؟ قال والأساطيرالقرآن كتاب القصص 

 . (26 :)الأنعام أَسَاطِّيُر الَأوَّلِّينَ 
 حقيقة الأقسام (15)

؟ هذا السؤال أيضا يثير الشبهات، إذ الكريمإن السؤال: لماذا أقُسم في القرآن  
اختلق الكلام بنفسه ولكنه نسي أنه يعُدّه كلام الله  من الأقسام أن محمدا يبدو 

فبدأ يقُسم. فلإزالة الشبهات من هذا القبيل لا بد من البيان أن الأقسام ترِّد في 
 الهدف منها.  لا بد من بيان كلام الله أيضا، كما

 بحث المعجزات (16)

ويقال أيضا بأن القرآن الكريم يشدد مرارا على أن إظهار المعجزة ليس بيد الرسول  
نفسه.  إحراج محمد  عدمهذا القول هو  وراءبل الله يرُيها متى ما يشاء، والسبب 

 ففي هذا الشأن يجب الإثبات أن القرآن الكريم كله مجموعة من المعجزات. 



 8 

 لا تعارض بين قول الله وفعله (17)

بأنه يبيّن ما يخالف العلوم العلمانية والطبيعية.  الكريمل عن القرآن كذلك يقا
ولما لا يمكن أن يكون هناك تعارض بين قول الله وفعله فلا بد من الإثبات أن كلامه 
لا يعارض أيّ فعل من أفعاله، وفيه حقائق لم يعلمها الذين خلَوا لذا كانت تُـعَدّ 

 قد اعتُرف بصحتها. منافية للعلوم الطبيعية، أما الآن ف
 كمالات القرآن الكريم الروحانية (18)

ينبغي الإثبات أيضا ما هي الكمالات في القرآن الكريم، وما هي المدارج الروحانية 
 إليها؟  الإنسانالعليا التي جاء القرآن الكريم ليوصل 

 الكلام المشرِّع الأخير (19)

يجب الإثبات أيضا أن القرآن الكريم هو الكلام المشرِّع الأخير. يقول الناس 
ينـزل من الله دائما فلماذا انقطع الكلام  ظلّ بأنكم ما دمتم تؤمنون بأن الكلام 

 المشرِّع الآن؟ لذا لا بد من الإثبات أنه لا حاجة الآن إلى أيّ كلام مشرعّ. 
 السبب في اختيار اللغة العربية (20)

لا بد من البحث: لماذا اختيرت اللغة العربية للقرآن الكريم؟ ولماذا لم تُُتَر  كذلك
 ؟أخرىالفارسية أو السنسكريتية أو أي لغة 

 الرد المبدئي على عيوب التعاليم السابقة وبيان المبدأ السليم (21)

ما دام القرآن الكريم قد جاء للعالم كله وهو ينوب مناب التعاليم الدينية السابقة 
ا فلا بد من الإثبات أيضا أنه قد عدّل عيوب التعاليم السابقة مبدئيا وأحلّ كله

 محلها مبادئ صحيحة. 
 الأدلة على صدق القرآن الكريم (22)

 القرآن الكريم ونزوله من الله تعالى.  صدقكذلك يجب تقديم الأدلة على 



 9 

 تأثيرات القرآن الكريم (23)

 يجب مناقشة تأثيرات القرآن الكريم أيضا.  
 المتشابهاتحل  (24)

القرآن إن فيه آيات متشابهات، ولكنه  يقولكذلك لا بد من حل المتشابهات. 
لم يحددها، وما لم نعلمها بالتحديد فإننا مضطرون لنعُدّ القرآن كله متشابها. لقد 
أكرمني الله بهذا الشأن بعلم، بحيث لا يصعب على من كان يملك قليلا من العلم 

دق أن يطلّع على المتشابهات، وأن الآيات المتشابهات تشكّل دليلا قويا على ص
 القرآن الكريم. 

 حل المقطّعات (25)

 لا بد من مناقشة الحروف المقطعّات أيضا وبيان هدفها والغرض منها. 
 ما المراد من القراءات السبع (26)

 ؟ هذا البحث أيضا ضروري. قراءاتما المراد مما يقال بأن للقرآن سبع 
 مسألة خلق القرآن (27)

بحوث طويلة وقد عُذّب  أُجريت في هذا الموضوعما نسبة كلام الله بعلمه؟ لقد 
بعض من العلماء الكبار بسبب مسألة "خلق القرآن"، وقد أنهك الخليفةُ العباسيُّ 

لفظ أنفاسه. إذن، إن البحث في  حتىالإمامَ أحمد بن حنبل بالضرب والتعذيب 
 . قضية خَلْق القرآن ضروري للعثور على طبيعة علاقة كلام الله به 

 القرآن الكريم كتاب حيّ (28)

بد من البحث أيضا أن القرآن الكريم كتاب حيّ. البيان عن تحقُّق نبوءات  لا
وردت في كتاب معين لا يكفي دليلا على كونه حيا. إن بعضا من نبوءات التوراة 
والإنجيل أيضا لا تزال تتحقق، ولكن هذين الكتابين لا يحققان الهدف الذي نزلا من 

  من أجله لا يزال يتحقق اليوم أيضا. أجله. ولكن الهدف الذي نزل القرآن الكريم



 10 

 ما هي العلوم التي ذكرها القرآن الكريم (29)

لا بد أيضا من بيان العلوم التي ذكرها القرآن الكريم. أيْ السؤال هو: ما مدى 
الأخلاق والسياسة والتمدن  يشملعلاقة الدين مع البحوث الأخرى؟ وهل الدين 

 وما شابهها من الأمور أم لا؟
 المعارف القرآن ذو (30)

لا بد من البحث أيضا أن القرآن الكريم ذو المعارف، وهذه مزيته وليس عيبه أن 
 تكون لآية واحدة عدة معانٍ. 

 القرآن كتاب كامل (31)

حاجة الآن إلى أيّ كتاب  ولاينبغي البحث في أن القرآن الكريم كتاب كامل، 
سماوي آخر، ولكن مع ذلك هناك حاجة إلى السنّة والحديث، وهذا لا يعيب كمال 

 القرآن الكريم شيئا. 
 فصاحة القرآن الكريم (32)

ما معنى ادعاء القرآن الفصاحة، وما معنى كونه عديم النظير، ولماذا لا يمكن 
 لأحد أن يأتي بنظيره؟ 

 كتب الأخرى الإلهاميةمقارنة القرآن الكريم مع ال (33)

 لا بد من مقارنة القرآن الكريم مع الكتب الإلهامية الأخرى. 
 قانون روحاني ومادي وحضاري وسياسي لا نظير له (34)

يجب البحث أيضا إجمالا أن القرآن الكريم قانون روحاني ومادي وحضاري 
 وسياسي لا نظير له. 

 الاستعارات في القرآن الكريم (35)

الكريم استعارات؟ وما حاجتها؟ هذا السؤال أيضا  لماذا وردت في القرآن
 يقتضي حلا. 



 11 

 ضرورة تراجم معاني القرآن (36)

 يجب البحث لماذا يجب نشرُ القرآن الكريم مع ترجمة معانيه؟
 وسائل حفظ القرآن (37)

يجب النقاش حول ادعاء حفظ القرآن الكريم، وما هي الوسائل التي اختيرت 
 لهذا الغرض؟ 

 عرالماذا سُمّي القرآن ش (38)

قولهم هذا،  1قال الناس في ذلك العصر إن القرآن كلام شاعر، وقد فنّد القرآنُ 
فما معنى ذلك؟ أي ما هو مفهوم الشعر بحسب القرآن؟ وعندما يقول الله تعالى 

 بأن القرآن ليس بقول شاعر، فما معنى ذلك؟ 
 لماذا نزل القرآن على مكث (39)

 لا بد من البحث أيضا لماذا أنُزل القرآن رويدا رويدا، ولماذا لم ينُـزَّل جملة واحدة؟ 
 لا يمكن لترجمةٍ لمعاني القرآن أن تحيط بجميع مضامينه (40)

 يجب الإثبات أيضا أن ترجمة معاني القرآن لا يمكن أن تحيط بكافة مضامينه. 
 كلمات القرآن كلها موحى بها (41)

مات القرآن الحالية هي الكلمات نفسها التي أنزلها ينبغي البحث أيضا هل كل
بالكلمات التي خطرت بباله؟ يبذل المستشرقون  الله تعالى أم أملاه محمد رسول الله 

أقصى جهودهم لإثبات الحالة الثانية. والسبب في ذلك عائد إلى أنه ما دام هناك 
ت موحى بها بل اختلاف في نُسخ الإنجيل المختلفة فيقولون بأن الكلمات ليس

المفهوم مبني على الوحي، فلا ضير إذا كان هناك اختلاف في الكلمات. يرُوى أن 
ذَنَب قردٍ قُطع فجمع القردُ المقطوع الذنَبِّ القرودَ كلها واقترح عليها أنه ينبغي أن 
يقُطع ذنَب كل واحد، ثم سرد عدة مضرات للذنَب. فاستعدّت كثير من القرود 

                                                 
 42الحاقة:  1



 12 

لكن قام قرد عجوز وقال: الذي يحث على قطع الذنَب يجب أن لتُقطع أذيالها. و 
يرُينا أولا هل له ذنَب أم لا. فإذا كان ذنبَه مقطوعا سلفا فهذا يعني أنه يريد أن 
يصبح كل واحد منا مثله. هذا هو حال المستشرقين. فما دام الاختلاف موجودا 

 موحى بها.  في أناجيلهم يريدون أن يثبتوا عن القرآن أن كلماته ليست
 القرآن منـزَّه تماما عن كلام الشيطان (42)

هذا السؤال أيضا مهم جدا، هل يمكن أن تشوب القرآن شائبة كلام الشيطان 
أم لا؟ لقد فسح المسلمون بأنفسهم مجالا لهذا الاعتراض لأنهم يقولون بأنه قد جرت 

بعض الجمُل الشيطانية وأخبره جبريل أنها ليست  -والعياذ بالله- على لسان النبي 
قال بعض الكلمات لإرضاء معارضيه ولكنه ندم  من الله. يقول المستشرقون بأنه 

 عليها فيما بعد فقال بأنها قد نُسخت. فلا بد من إبطال هذا الاعتراض أيضا. 
 من خاطَبهم القرآن (43)

بون بالقرآن؟ هل العرب وحدهم أو الناس هناك سؤال آخر أيضا: من هم المخاط
في العالم كله؟ وهل خوطب العربُ وحدهم في البداية ثم خوطب غيرهم لاحقا أم 

 خوطب الجميع منذ البداية؟ 
 هل ينبغي ترجمة معاني القرآن حرفيا أم بلاغيا (44)

يحب الناس عادة الترجمة الحرفية ولكن في هذه الحالة يمكن أن تفُهم العربية كلُغة 
ولا يفُهم المعنى. وذلك لأن الترجمة تُكتب تحت الكلمة العربية فيُعلم أن الكلمة تحت 
الكلمة العربية إنما هي ترجمة للكلمة العربية التي فوقها، ولكن لا يفُهم معنى الجملة 
الكاملة لأن هناك فرقا بين استخدام التعابير في لغتين. فمثلا هناك تعبير بالأردية 

نُه" ومعناه ذهب بصره. ولكن لو ترجم أحد بالإنجليزية مثلا وقال: يقول: "جلست عي
His eye had sat  لكان واضحا أن الترجمة الحرفية على هذا النحو للتعبير المذكور

لن يعطي المعنى المطلوب. الهدف من الترجمة هو إيضاح المعنى المراد لذا يجب أن تحقّق 
 الترجمة هذا الهدفَ ولو اضطر المترجم إلى أن يغيّر التعبير في اللغة التي يترجم إليها.   



 13 

 مقدمة القرآن الكريم وأنوي مناقشتها كلّها بإذن الله.فيجب مناقشة هذه الأسئلة في 
 هجوم المستشرقين على القرآن الكريم

والآن أريد أن أوجّه أنظار الجماعة بأن خدمة القرآن الكريم خدمة مهمة جدا. إن  
أكثر ما تركّز عليه الأقوام الأوروبية هو أن يقللوا من أهمية القرآن الكريم. يقول 

ألماني معروف وعدو لدود للإسلام ويُـعَدّ عالما كبيرا بالعربية في كاتب -" ه"نولدك
في الموسوعة البريطانية ما مفاده: لقد بذل الكتّاب الأوروبيون قصارى  -أوروبا

جهودهم للعثور على الأخطاء والعيوب في القرآن الكريم ولكنهم فشلوا في سعيهم 
جوا كل ما كان في جعبتهم وبذلك اعترف أن الكتّاب الأوروبيون قد أخر  1هذا.

ضد القرآن الكريم. ولكن أخطر محاولة ضده تلاحَظ في كتاب هو في يدي الآن 
وعنوانه: "صفحاتُ ثلاثِّ نسخ قديمة للقرآن"، ألّفته امرأة حائزة على شهادة 
الدكتوراه، قالت فيه بأنها سافرت إلى مصر واشترت هنالك كتابا كانت عباراته 

. ثم تقول بأنه عندما طلُيت صفحات الكتاب ببعض يينالمسيحمنقولة عن كتب 
المواد ظهرت من تحتها كلمات أخرى. تقول الدكتورة "منغانا" عن تلك الأوراق إنه 
قرآن قديم، ويتبين من معاينته أن هناك فرقا بينه وبين القرآن الموجود حاليا، وهذا 

 يعني بكل صراحة أن القرآن قد حُرّف.
القرآن أحرق نُسخه الأخرى  وتدلل على ذلك بأنه عندما كتب عثمان 

كلها. ولما لم يكن أحد قادرا على نسخ ما ورد فيها، ألّف المسيحيون كتابا عن 
دينهم في الظاهر ولكنهم نسخوا فيه سرًّا قرآنا كان قد أمُر بحرقه. وقد ظهر الآن 

 ه. ذلك القرآن المكتوب سرًّا بوضع بعض المواد علي
هذه مكيدة خطيرة جدا إذ يُـرُون ورقة قديمة لذلك الكتاب ويُـرُون فيها عبارات 

 قديمة وبواسطتها يخلقون شبهات مختلفة. 
                                                 

1The Encyclopaedia Britannica Vol 15 P 905 Published 1911 



 14 

 دجل المسيحيين

لقد أجريتُ بنفسي حول هذا الموضوع بحثا مفصّلا كنت أنوي بيانه اليوم ولكن 
إذ إن السحب متراكمة لا أجد وقتا كافيا لبيانه كما أن الفرصة أيضا ليست مواتية 

ولكني أسرد لكم طرفة حول هذا الموضوع، وهي أن الأوراق التي نُشرت في ذلك 
الكتاب باعتبارها أوراق القرآن القديم تُظهر خطأها بنفسها. فمثلا جاء في القرآن 

للهِّ وكََ  الكريم: ِّّ الأمُِّّيِّّ الَّذِّي يُـؤْمِّنُ باِّ للهِّ وَرَسُولِّهِّ النَّبيِّ لِّمَاتِّهِّ وَاتَّبِّعُوهُ لَعَلَّكُمْ فَآمِّنُوا باِّ
، أما القرآن الذي كتبه المسيحيون فقد جاء فيه: "فآمنوا (159 :)الأعراف تَهتَْدُونَ 

بالله ورسوله النبي الأمُّي الذي يؤمن بالله وكلمته واتّـَبَعه"... ويقولون بأن المراد من 
 كان تابعا لعيسى.   ، ويستنتجون أن رسول الله "الكلمة" هو عيسى 

إذن، فقد نسجوا في الكتاب المذكور خططا زائفة كهذه. ولكن على الرغم من 
خططهم المذكورة فإن هذه الأمور تُظهر كذبهم. أولا: القرآن الذي يقدّمه المسيحيون 
ترتيبه مثل ترتيب القرآن الموجود حاليا تماما. إذن، فإن قولهم بأن ترتيب القرآن قد 

 قد بطُل بالقرآن نفسه الذي يقدّمونه.  د عثمان تغيّر في عه
هذا، وقد وردت في قرآنهم كلمات ليست عربية أصلا، فمثلا ورد فيه: "ايلم" 
بدلا من "العلم". وفي مكان آخر وقع خطأ يذكّرني بقصة معروفة عن سارق جاء 
فيها أن شخصا كان حديث العهد بالسرقة. وما لبث أن قام بالسرقة حتى وصلت 

ق أيضا إلى ذلك المكان الشرطة مكان السرقة للتحقيق في الموضوع فذهب السار 
وبدأ يساعد الشرطة في التحقيق وقال: يبدو أن السارق جاء من هذا الجانب ثم 
تسوّر من هنا وذهب إلى هناك. فهم رجال الشرطة أن له دخلا حتما في السرقة 
فبدأوا يسألونه عن التفاصيل وساروا معه حيثما سار. وصل السارق بهم إلى باب 

يبدو أن السارق خرج من هذا الباب وتعثّر هنالك، فسقطت  في نهاية المطاف وقال:
الصرة داخل الغرفة وبقيتُ أنا خارجها. ففي أثناء الكلام خرجت من لسانه بغير 

 قصد منه كلمة "أنا"، فقبضت عليه الشرطة فورا. 



 15 

وَأنَْـزَلَ  الحال نفسه ينطبق على هؤلاء القوم. لقد وردت في القرآن الكريم آية:
. وضمير "ها" يعود هنا إلى الجنود، أما في قرآن (26 :)التوبة لمَْ تَـرَوْهَا جُنُودًا

المسيحيين فقد وردت كلمة "جُندا" بدلا من الجنود ولكن بقي ضمير "ها" على 
حاله ولم يغيروه. باختصار، هناك شهادات داخلية عديدة من هذا القبيل تفضح 

سلمين وظل يرتكب فيه أخطاء مثل أخطاءهم ويبدو منها أن أحدا كتبه لخداع الم
بصورة  هُمُ السُّفَهَاءُ باستبدال الحرف "ق" بـ "ك"، و:  اسْتَسْقَىوَإِّذِّ كتابة: 

اَ "هُمُسُّفها". كذلك كتب كلمات كثيرة خاطئة مثل: "إنما ال ناسي" بدلا من  إِّنمَّ
يءُ  ن مسيحيا مع أن "ناسي" لا يعطي أيّ معنى قط. فيتبين من كل ذلك أ النَّسِّ

 جاهلا لا يعرف العربية جلس لكتابة القرآن وراح يخطئ ويخطئ على هذا النحو. 
 والآن أتناول بعضا من اعتراضات المستشرقين على القرآن الكريم.  

 نزول القرآن الكريم منجّما

يقول المستشرقون بأنه يبدو مما يقال إن القرآن نزل منجمًا وأنه ليس كلام الله، 
إذ لم تكن لله حاجة إلى إنزاله منجّما لأنه يعلم الماضي والمستقبل كله. ولكن لما لا 
يكون الإنسان عالما بالظروف المستقبلية فلا يسعه أن يقول شيئا عن الأحداث 

يسرد في القرآن كل ما كان يواجهه من الظروف،  المستقبلية. فكان رسول الله 
 لذا فهو كلامُه وليس كلام الله. 

وَقاَلَ الَّذِّينَ كَفَرُوا لَوْلا لقد تناول القرآن الكريم هذه القضية فيقول الله تعالى: 
دَةً   ، يتبين من ذلك بجلاء أن السؤال(33 :)الفرقان نُـزِّلَ عَلَيْهِّ الْقُرْآَنُ جُمْلَةً وَاحِّ

وقالوا لماذا  الذي خطر ببال النصارى الآن، قد أثاره الكفار في عهد رسول الله 
أي كان  كَذَلِّكَ لم ينـزل القرآن جملة واحدة. وقد ردّ الله تعالى على ذلك بقوله: 

أي أن نزول القرآن منجّما  لِّنـُثَـبِّّتَ بِّهِّ فُـؤَادَكَ من الحكمة أن ينـزل كما نزل فعلا، 
. ولكن السؤال الآن هو: كيف يثبت في الله بل يظُهر عظمته  ليس سببه ضعف

 القلبُ نتيجة نزول القرآن منجَّما؟ فأذكر بضعة أمور بهذا الشأن: 



 16 

يستدل به باستمرار لما تقوّى  ( لو نزل القرآن جملة واحدة وظل النبي 1)
القلب بقدر ما يتقوّى بنـزول كلام الله عن أمر ما فورا. انظروا مثلا كم يكون النبي 

  يستمتع حين كان يقوم بعمل ثم ينـزل الوحي عنه وكان الله يظُهر رضاه ومشيئته
دث عن ذلك العمل! وأنّّ لنا أن ننال تلك المتعة واللذة بالاجتهاد؟ كذلك كلما ح

كلام الله الذي يتبين بواسطته أن هذا هو المراد من   حادث ونزل عنه على النبي 
تلك الآيات على حادث ما باجتهاده لما استمتع  هذا الكلام. فلو طبّق النبي 

 في حال نزول القرآن عنه.  بقدر ما كان يستمتع 
أن الكتاب الذي جاء بمعنى  لِّنـُثَـبِّّتَ بِّهِّ فُـؤَادَكَ ( القرآن الكريم مصداق: 2)

للعالم كله كان حفظه أيضا ضروريا. فلو نزل القرآن الكريم كله جملة واحدة لما 
استطاع أن يحفظه إلا من نذر حياته كلها لهذا الغرض. ولكن بسبب نزوله رويدا 
رويدا استطاع كثير من الناس حفظه، وظلوا يحفظونه عن ظهر قلب إلى جانب 

على أن هذا الكتاب لن يضيع أبدا  ت قلب النبي أشغالهم الأخرى. وبذلك ثب
أناس كثيرون حفظوا القرآن  بل سيظل محفوظا. لهذا السبب وُجد في عهد النبي 

الكريم عن ظهر قلب، غير أن عدد الحفاظ حاليا قليل جدا مقارنة مع ذلك الوقت. 
زوله بسبب ن-والسبب في ذلك أن كثيرا من الناس كانوا يحفظون القرآن الكريم 

 عن ظهر غيب بقدر ما كان ينـزل.  -منجّما
( الحكمة الثالثة في نزوله منجَّما هي أنه لو نزل جملة واحدة لاستحال أن 3)

يترسخ في قلوب الناس. عندما يُسلم هندوسي مثلا يرى المسلمين عاملين بأحكام 
 وطلبنا منه الإسلام فلا يقلق ولا يرى العمل بها عبئا عليه. أما لو كتبنا لأحد كتابا

أن يعمل به دون أن يكون أمامه نموذج لما تعلّم الناس العمل به ولو إلى مئة عام. 
فكان ضروريا لترسيخ تعليم القرآن أن ينُـزَّل منجَّما، ليتعلم الناسُ العمل بأمر ثم ينـزل 

 أمرٌ ثانٍ ثم ثالث، وعلى هذا النحو يطُلب منهم العمل بالأوامر كلها. 



 17 

لقرآن جملة واحدة لكان مع ذلك ضروريا أن يدوَّن بحسب ترتيبه ( لو نزل ا4)
الحالي. ولكن تدوينه بحسب الترتيب الحالي في ذلك الوقت كان خطيرا كخطورته 
لنا الآن لو دُوّن بحسب ترتيبه النـزولي. لو جاءت الأحكام عن الصلوات والصيام 

التي سبقت النبوة. إذن،  في البداية قبل رسوخ النبوة لاستحال كليا فهْم الأوامر
نبي صادق، ثم تأتي  كانت هناك حاجة إلى إثبات النبوّة أولا وأن يثُبت أنه 

مرحلة الدعوة إلى العمل، وتعليم الأحكام من أجل العمل. ولكن هذا ليس ضروريا 
. فالذي يدخل الإسلام الآن الآن إذ توجد الآن جماعة تؤمن بصدق رسول الله 

والاطلاع على مزايا الإسلام. فإن  اع بصدق محمد رسول الله يدخله بعد الاقتن
ترتيب القرآن الكريم الحالي هو الضروري. ولو أنُزل القرآن جملة واحدة لظهر العيب 

 المذكور للعيان. 
 مضمون آيةإلى  آية في( لو نزل القرآن جملة واحدة لما أمكنت الإشارة 5)

من مخالب  وءة أن الله تعالى سينُقذ النبي ى. فمثلا وردت في القرآن الكريم نبخر أ
الأعداء وسيوصله إلى غايته المتوخاة سالما غانما. فلو نزل القرآن جملة واحدة لما 

إلى هنا منقذا إياه  أمكن القول حين أوصله الله إلى المدينة: انظروا فقد أوصلته 
آن قد نزل سلفا من براثن الأعداء، بل لأمكن قول ذلك فقط إذا كان جزء من القر 

من مكة بسلام، ثم ينـزل الجزء الذي أشُير فيه إلى  ووردت فيه نبوءة بإخراجه 
 تحقّق تلك النبوءة. 

( هناك أمرٌ هام آخر في رأيي، وهو أنه كان مقدَّرا أن يعُتَرض على القرآن 6)
على اختلاقه، فقد ورد ذكر هذا الاعتراض  الكريم أن قوما آخرين ساعدوا النبيَّ 

وَقاَلَ الَّذِّينَ كَفَرُوا إِّنْ هَذَا إِّلا إِّفْكٌ افْتَراَهُ في القرآن الكريم حيث يقول الله تعالى: 
. فلو نزل القرآن جملة واحدة لأمكن (5)الفرقان:  وَأعََانهَُ عَلَيْهِّ قَـوْمٌ آخَرُونَ 

هذا الكتاب. ولكن قدّر الله أن ينـزل  نبي للمعارضين القول بأن أحدا اختلق لل
جزءٌ منه في مكة وجزءٌ في المدينة. وإذا قال أهل مكة إن شخصا آخر يختلقه له، فمن 



 18 

كان يختلقه في المدينة؟ من المعلوم أن القرآن كان ينـزل في المجلس أيضا، فمن كان 
غزوة؟ لم يكن  يعلّمه هنالك؟ كذلك كان ينـزل في السفر، فمن كان يصحبه في كل

هناك أحد! باختصار، لقد نزل القرآن في الحِّلّ والترحال، وليلا ونهارا، وفي مكة وفي 
المدينة، وفي المجلس والعزلة، وهذا يكفي ردّا على المعترضين أنه ما كان أحد من الناس 

. أما لو نزل جملة واحدة بصورة كتاب لقيل بأن شخصا آخر يختلق القرآن للنبي 
فيقرأه على الناس. ولكن لما كانت الآيات تنـزل بحسب  ابا وأعطاه النبيَّ دوّن كت

مقتضى المحل والمناسبة دائما فلم يكن لأحد أن يقول إن أحدا يفتريها بمقتضى كل 
 .لِّنـُثَـبِّّتَ بِّهِّ فُـؤَادَكَ مناسبة ومحل. إذن، إن نزول القرآن الكريم منجَّما يثُبت مبدأ: 

 لقرآنالاعتراضات على جمع ا

. والذين يقولون إن القرآن ليس محفوظا في القرآنهناك اعتراض يوجَّه إلى جمع 
 حالته الأولية يقدمون تأييدا لادعائهم ما يلي: 

( أن يحفظ القرآن عن ظهر غيب بصورة صحيحة نظرا ( أنّّ كان لمحمد )1)
 في الحروب والمساجلات؟  وخوضهإلى كثرة انشغاله 

( يقال بأن ذاكرة العرب كانت جيدة جدا ولكن هذا ليس صحيحا بل 2)
الصحيح هو أن ذاكرتهم لم تكن جيدة، وهذا واضح من الاختلاف في قصائد 
الشعراء السابقين. فهناك مَن يذكر أمرا بطريقة، والآخر يسرده بطريقة أخرى. فتبين 

 لاف. من ذلك أن ذاكرة العرب لم تكن جيدة وإلا لما حدث الاخت
. لو كان مكتوبا لما أبُدِّي القلق ( لم يُكتب القرآن بكامله في عهد الرسول 3)

 عن ضياعه على إثر قتل الحفاظ. 
. (92)الحجر:  الَّذِّينَ جَعَلُوا الْقُرْآنَ عِّضِّينَ ( لقد جاء في القرآن الكريم: 4)

في حياة  يقول المعترضون إن هذا يوحي بأن جاعلي القرآن عضين كانوا موجودين
 . الرسول 



 19 

متعلّما فكلّف الكُتَّاب لكتابة القرآن، وكانوا  ( لما لم يكن رسول الله 5)
 يكتبون ما يحلو لهم. 

، ( رُوي أن اختلافا كبيرا في قراءة القرآن الكريم حدث في عهد عثمان 6)
 وهذا يثُبت وجود الخلاف بين المسلمين بشأن القرآن الكريم. 

نسُخ القرآن الكريم كلها التي كانت في عهد أبي بكر  ( لقد أحرق عثمان 7)
 .وهذا يعني أنها كانت مختلفة عن القرآن الذي أملاه عثمان، وإلا لما أُحرقت . 
، لوحيد على أصالة القرآن هو "زيد" الذي كان مكلّفًا بكتابته( الشاهد ا8)

 فكيف يمكن الثقة به؟ 
صحيحة فماذا  ( إذا كانت نسخة القرآن الموجودة في عهد أبي بكر 9)

؟ وهذا دليل على أن النُسخ كانت الحاجة إلى إعادة كتابته في زمن عثمان 
 عُدّت غير صحيحة.  المتداولة في عهد أبي بكر 

أنه عندما تولى الخلافة كانت عدة نُسخ من القرآن  ( لقد اتهُِّّم عثمان 10)
ولكن عندما توفّيِّ ترك خلفه نسخة واحدة فقط. فتبين من ذلك أن النُسخ موجودة 

 التي كان فيها اختلاف قد أحُرقت. 
 الرد على اعتراضات المعترضين

 والآن أردّ على تلك الاعتراضات. 
مشاغله الكثيرة  معأن يحفظ القرآن  الاعتراض الأول هو: أنّّ لرسول الله 

لى هذا السؤال هو أن تكذيب واقع الحال ليس ممكنا والمساجلات؟ الجواب الوحيد ع
كان حافظ القرآن وظل يقرأه على الناس في   بأيّ حال. ما دام واقع الحال أنه 

ث أثار ذات مرة مارغوليالصلوات ليل نهار فكيف يمكن إنكاره؟ أذكر أن البروفيسور 
أن يحفظ القرآن الكريم مع  -النبي  -هذا الاعتراض أمامي وقال: كيف استطاع 

، وكان مكلَّفا بإصلاح حجمه الكبير؟ قلتُ: لقد نزل القرآن الكريم على محمد 
العالم كله، فكيف يعُقل ألا يحفظه، وقد حفظه ابني حين كان عمره أحد عشر عاما؟ 



 20 

وأضف إلى ذلك أن هناك مئات آلاف الناس الذين يحفظون القرآن كله عن ظهر 
هؤلاء الناس كلهم يستطيعون أن يحفظوه عن ظهر غيب فهل الذي غيب. فما دام 

 نزل عليه القرآن هو الوحيد الذي لا يستطيع حفظه؟ 
يقول الاعتراض الثاني: إن ذاكرة العرب لم تكن جيدة لأنهم كانوا مختلفين فيما 
بينهم في القصائد القديمة. فأقول بهذا الشأن أولا إن الذين يثيرون هذا الاعتراض 

نطبق عليهم مَثل النعامة، أي أنهم من ناحية يقولون بأن العرب كانوا يحفظون ي
ث أن القصائد مارغوليقصائد قديمة ولكن كانوا يختلفون فيها، ومن ناحية ثانية يقول 

لم تكن موجودة أصلا في الأزمنة الخالية بل قد اختُلقت فيما بعد ونُسبت إلى 
سلام كيفما اتُّفق لهم وكما يحلو لهم. الحق القدامى. أي اعترض المعترضون على الإ

أن ذاكرة العرب كانت جيدة، وقد رُوي بهذا الشأن أن ملكا أعلن ألا يأتي أمامه 
شاعر لا يحفظ مئة ألف بيت من الشعر. فجاء شاعر وقال: لقد جئتُ لمقابلة 
 الملك، فقيل له بأنه يجب على كل من يريد مقابلته أن يكون حافظ مئة ألف بيت
من الشعر. فقال: اسألوا الملك: هل يريد أن يسمع مئة ألف بيت من شعر الجاهلية 
أو من زمن الإسلام؟ وهل يريد أن يسمع أبيات النساء أو الرجال؟ فأنا جاهز 
لُأسمعه الأبيات من كل الأنواع المذكورة. سمع الملك ذلك وخرج فورا وقال: هل أنت 

ك: لقد أعلنتُ ذلك لعلمي أنك لا تأتيني الشاعر الفلاني؟ قال: نعم. قال المل
لتُ لعلك ستأتي متحمسا بسماع هذا الإعلان. باختصار، لا يصح القول بأن  فخِّ
ذاكرة العرب لم تكن جيدة. أما الاختلاف في القصائد فيجب التذكّر بهذا الشأن 

به أن الأبيات التي كانوا يحفظونها ما كانوا يحفظونها حاسبين إياها من كتاب موحى 
بل كانوا يستنبطون معانيها فقط، بينما كانوا يحفظون القرآن واثقين من أنه كلام الله 
فلم يقدِّموا حرفا منه ولم يؤخروه. هذا، والأبيات التي كانوا يحفظونها لم يحفظوها 
بالتتلمذ على أيدي الأساتذة بل إذا سمعوها من أحد حفظوها. وأضف إلى ذلك 

ن يعلّم كلمات صحيحة تماما. ولكن يتبين من أن ليس كل شخص يقدر على أ



 21 

تاريخ الإسلام أن قواعد معينة كانت محدّدة عن كتابة القرآن وحفظه، وكان هناك 
أربعة أشخاص مكلَّفين بحفظ القرآن. وكان يؤخذ الحذر والحيطة بعين الاعتبار بوجه 

لصلاة ولكنه صحَّح ذات مرة لإمامٍ كان يقرأ القرآن في ا خاص، لدرجة أن عليًّا 
  مُنع من ذلك وقيل له بأنك لست مكلَّفا بهذا الأمر. باختصار، لقد رُوعي

الحذر والحيطة بهذا الأمر لدرجة أنْ كلِّّف به أربعة أشخاص مع أن آلاف الناس 
كانوا يحفظون القرآن، بينما لم يكن أحد مكلَّفا من قِّبل الشعراء ليعلّمهم الأبيات. 

ليعلّم الناسَ قصائده؟ أما فيما يتعلق بالقرآن فلا يزال الأمر من كلَّفه امرؤ القيس 
 ينتقل من أستاذ إلى أستاذ كابرا عن كابر. 

ثالثا: الاعتراض الثالث الذي يثار هو أن القرآن لم يُكتب بكامله في عهد النبي 
 وجوابه أن هذا ليس صحيحا. لقد كُتب القرآن كله في زمن النبي .  ،حتما

 أنه كلما كان ينـزل شيء من القرآن كان النبي  رواية عثمان كما جاء في 
يدعو الكُتّاب ويمليه عليهم ويأمرهم أن يضعوه في مكان كذا وكذا. فما دام ذلك 

ليس إلا  ثابتا تاريخيا كان القول بأن القرآن لم يُكتب كاملا في زمن رسول الله 
؟ فجوابه أن القرآن لم بكر  حمقا وغباوة. أما السؤال: لماذا كُتب في عهد أبي

أن الناس  كما هو الآن، فخطر ببال عمر   يكن في دفةّ واحدة في زمن النبي 
: "إني أرى أن تأمر جْمع قد يحسبون أن القرآن غير محفوظ فقال لأبي بكر 

القرآن"؟ ولم يقل: أن تأمر بكتابته. فدعا أبو بكر زيدا رضي الله عنهما وقال له: 
لم يقل اكُتبه. باختصار، التعابير المذكورة توضّح بحد ذاتها أن السؤال "اجَمعْه" و 

 المطروح حينذاك كان عن جمع القرآن لا عن كتابته. 
الَّذِّينَ جَعَلُوا رابعا: الاعتراض الرابع هو أنه قد ورد في القرآن عن بعض الناس: 

. فليكن معلوما بهذا الشأن أن هذا التعبير لا يعني أنهم كانوا يجزِّئون الْقُرْآنَ عِّضِّينَ 
القرآن أجزاء بل معناه أن الله تعالى سينـزّل على الكافرين عذابا مثلما أنزله على 
الذين يعملون ببعض أجزاء القرآن ولا يعملون ببعضها الآخر. يتبين من هذه الآية 



 22 

كفار والمنافقون. ولو استنُبط منه معنى أنهم أن المذكورين في الآية هم ال بوضوح
يجزِّئونه أجزاء لكان هذا المعنى أيضا مفيدا لنا لأن مفاده أن القرآن كان مجموعا 
سلفا لذلك كان الأعداء يسعون لجعله أجزاء. أي كان محفوظا عند المسلمين ولكن 

 المنافقين كانوا يجدونه مجزَّأً. 
كان غير متعلّم فكان الكتّاب يكتبون    خامسا: أما ما يقال بأن رسول الله

كان قد تنبّه لهذا الأمر سلفا وبيان ذلك أنه   ما يحلو لهم، فجوابه أن الرسول 
يملي على الكاتب ويأمر أربعة أشخاص أن يحفظوه عن  كلما نزل الوحي كان 

ظهر غيب، وبذلك كان بإمكان الحفاظ أن يصححوا خطأ الكاتب والعكس 
ض أن كاتبا كتب كلمة بصورة خاطئة، ولكن كيف كان ممكنا أن صحيح. لنفتر 

 يتفق الحافظ مع ذلك الخطأ؟ فهكذا كان يعُثر على الخطأ فورا. 
، سادسا: وما يقال إن اختلافا كبيرا حدث في قراءة القرآن في عهد عثمان 

فجوابه: لا يثبت من أي رواية صحيحة أن اختلافا قد حدث عن القرآن في عهد 
ن. بل قد ورد بكل وضوح أن الاختلاف كان في القراءة. وثابت من الأحاديث عثما

قرأ القرآن على سبع قراءات. لما كان لفظ بعض الكلمات صعبا على  أن النبي 
يُخبَر وحيا أن قراءة تلك الكلمات بطريقة كذا  بعض الأقوام لذا كان رسول الله 

الشأن عن عليّ أن عثمان رضي الله  وكذا أيضا ممكنة. فقد جاء في الروايات بهذا
عنهما دعاه وقال بأن الناس من قبائل مختلفة يقولون بأن قراءتهم هي الصحيحة 

: لك أن تحكم وهذا الأمر مدعاة للنـزاع لذا يجب البتُّ في الموضوع، فقال عليّ 
وقال: ما دام الناس قد اتّحدوا بعد انضمامهم إلى  في ذلك، فحكم عثمان 

 فيجب أن تكون هناك قراءة موحدة وهي قراءة قريش.  الإسلام
سابعا: إن لم يكن هناك اختلاف في القراءات فلماذا أحُرقت نُسخ القرآن التي 

 ؟ وجوابه أن هذا باطل كليّا. بل ورد بهذا الشأن أنهكانت في عهد أبي بكر 
حفصة رضي الله عنها نسخة القرآن التي يعود تاريخها إلى زمن أبي بكر  كانت عند



 23 

 فطلُبت منها وأمُر بإعادتها إليها بعد النسخ، فأعيدت. وأُحرقت نُسخ ذات .
 قراءات مختلفة كيلا يبقى اختلاف القراءات قائما. 

ثامنا: أما ما قيل بأن زيدا هو الشاهد الوحيد على أصالة القرآن أيضا فهذا أيضا 
وأَجلسهما على باب المسجد وأمر  باطل. الحق أن أبا بكر كلَّف عمرَ مع زيد 
، ولم يشهد عليها شاهدان أن النبي ألا تعُرض عليهما عبارة لم يـُملِّها رسول الله 

  .أملاها بحضورهما 
ار اعتراض آخر أنه إن لم يكن هناك اختلاف فأي حاجة اقتضت تاسعا: يث

التحقيقَ مرة أخرى؟ وجوابه أنه قد تم التحقيق في القراءات وليس في العبارات 
 والسور. 

عاشرا: لقد قيل بأنه إن لم يكن هناك اختلاف فلماذا أحُرقت كل النُسخ ما 
قد أحُرقت النسخ المحتوية عدا نسخة واحدة؟ جوابه أيضا الجواب السابق نفسه أنه 

على قراءات مختلفة. إذن، ما يقال إنه كانت هناك نُسخ مختلفة عندما تولّى عثمان 
  ِّالخلافة ولكن بقيت بعد ذلك نسخة واحدة، فهذا يعني أنه قد شَطبَ القراءات

 المختلفة فأثار هذا الاعتراضَ القبائلُ التي شُطبت قراءتهم. 
القرآن الموجود حاليا هو القرآن نفسه الذي كان في زمن  فالنتيجة النهائية هي أن

 ولا اختلاف فيه قط.  رسول الله 
 المحكمات والمتشابهات

والآن أتناول المتشابهات باختصار. يعُتَرض أن في القرآن محكمات ومتشابهات 
 أيضا، فكيف يمكن الثقة به؟ 

الحق أن المعترضين لم يتأملوا في متشابهات القرآن الكريم. يقول الله تعالى في سورة 
نْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أمُُّ الْكِّتَابِّ آل عمران:  هُوَ الَّذِّي أنَْـزَلَ عَلَيْكَ الْكِّتَابَ مِّ

اَتٌ  كمةٌ وأيها ، يقول الناس إننا لا نعلم أي آيةٍ محُ (8)آل عمران:  وَأُخَرُ مُتَشَابهِّ



 24 

لَتْ متشابهةٌ. فقد ورد مقابل ذلك في سورة هود:  كِّتَابٌ أُحْكِّمَتْ آيَاتهُُ ثُمَّ فُصِّّ
، أي أن جميع الآيات في هذا الكتاب مُحكمة. (2)هود:  مِّنْ لَدُنْ حَكِّيمٍ خَبِّيرٍ 

وهذا القول يبُطل في بادئ الرأي ما قيل قبل قليل بأن بعض آياته مُحكمة وبعضها 
َ بهة. وقد جاء في آية ثالثة: متشا اً مَثاَنيِّ  اُلله نَـزَّلَ أَحْسَنَ الحَْدِّيثِّ كِّتَابًا مُتَشَابهِّ

. يبدو من هذا الكلام أن آيات القرآن كلها متشابهة مع أنه قد عُدّت (24)الزمر: 
 من قبل كل الآيات مُحكمة. 

. والغريب تبين من ذلك بكل جلاء أن للمُحكم والمتشابه معنى آخر لم يفُهم
في الأمر أنه يُستنبَط من المتشابه معنى يثير الشكوك مع أن القرآن يفسر 

لِّيُن جُلُودُهُمْ المتشابه قائلا:  مُْ ثُمَّ تَ نْهُ جُلُودُ الَّذِّينَ يَخْشَوْنَ رَبهَّ َ تَـقْشَعِّرُّ مِّ مَثَانيِّ
مُْ إِّلَى ذِّكْرِّ اللهِّ  جدا، والذين  ، أي أن مضامينه سامية(24)الزمر:  وَقُـلُوبُه

يقرؤون هذا الكتاب ويفهمونه ويخشون ربهم تقشعر جلودهم... أي تتفجر 
من قلوبهم ينابيع حب الله تعالى. قولوا الآن بالله عليكم، هل يمكن أن يحدث 
؟ يبدو من هنا جليا أن للمتشابه معنى آخر وهو ما يُشبه  ذلك مما فيه شكٌّ

يم أخرى. خذوا الصوم مثلا، فهذا شيئا آخر. أي المتشابه تعليمٌ يشبه تعال
الأمر متشابه بحد ذاته لأن هذا التعليم كان موجودا من قبل كما يقول الله 

بْلِّكُمْ تعالى:  نْ قَـ امُ كَمَا كُتِّبَ عَلَى الَّذِّينَ مِّ يَ كُمُ الصِّّ يْ لَ )البقرة:  كُتِّبَ عَ
إذن، إن أمر الصوم وحده متشابه. كذلك يقول الله تعالى عن القرابين:  (184
نْسَكًا نَا مَ لْ . إذن، إن الأمر بالقربان أيضا (35)الحج:  وَلِّكُلِّّ أمَُّةٍ جَعَ

متشابه. الحق أن الله تعالى قد ردّ هنا على الذين قالوا بأن القرآن قدّم كل 
يْكَ الى: شيء بالسرقة من كتب أخرى. يقول الله تع زَلَ عَلَ نَْـ هُوَ الَّذِّي أ

اَتٌ  هُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أمُُّ الْكِّتَابِّ وَأُخَرُ مُتَشَابهِّ نْ . هذا كتابٌ الْكِّتَابَ مِّ
بعضُ تعاليمه جديدة وبعضها يجب أن تشبه التعاليم السابقة. فمثلا أمر 



 25 

لا تصدُقوا المقال الأنبياءُ السابقون بصدق المقال، فهل كان للقرآن أن يأمر بأ
بل يجب أن تقولوا قول الزور؟ فيقول الله تعالى بأن بعضا من تعاليم القرآن 

فَأَمَّا الَّذِّينَ  تشبه التعاليم الموجودة في الكتب السابقة. ثم يقول الله تعالى:
نَةِّ وَابْ  تـْ تِّغَاءَ الْفِّ هُ ابْ نْ هَ مِّ شَابَ تَّبِّعُونَ مَا تَ يَـ غٌ فَـ )آل  تِّغَاءَ تَأْوِّيلِّهِّ فيِّ قُـلُوبهِِّّمْ زَيْ

، أي أن السفهاء من الناس لا ينظرون إلى التعاليم الجديدة بل (8عمران: 
يقولون بالنظر إلى تعاليم تشبه التعاليم السابقة إن القرآن نقل منها، ويفعلون 

هُ إِّلاَّ  ذلك ليعيثوا الفتنة وليصرفوا هذا الكتاب عن حقيقته، مُ تَأْوِّيلَ وَمَا يَـعْلَ
أي لا يعلم حقيقته إلا الله، وهو أعلم بقدر التعليم الذي كان إنزاله مرة  اللَُّّ 

أخرى ضروريا، ولم يفوِّض هذا الأمر إلى الناس، لأن الله وحده دون غيره قادر 
على أن يقرر مقدار ضرورة ذلك التعليم في المستقبل، وإن كان قد نزل من 

ولئك الذين لديهم علم حقيقي بعد تعليم الله أ -قبل، أو يمكن أن يدرك 
 .1بقدر ما كان إثبات التعليم ضروريا ولماذا غُيّر أمر ما -بكتب الله

يمكن أن يكون لهذا الموضوع شروح صحيحة أخرى أيضا ولكن لا يمكن تحديد 
المحكمات والمتشابهات فيها. فآية واحدة يمكن أن تكون مُحكمَة ومتشابهة في الوقت 

فهم المرء آية صارت مُحكمة له وإن لم يفهمها كانت الآية نفسها نفسه، بمعنى أنه إذا 
متشابهة بالنسبة له. كذلك يمكن أن يحدث اختلاف أيضا بين الناس إذ يمكن أن 
يعُدّ شخص آيةً معينة مُحكمة من منطلق معنى معين ولا يرى شخص آخر ذلك 

ات تكون المعنى صحيحا فيحسب الآية نفسها متشابهة. ولكن الآيات المحكم
واضحة من منطلق أن تعاليم القرآن الكريم التي هي إضافة على الكتب السابقة هي 

 مُحكمة كلها، وأما ما عداها فهي متشابهة. 

                                                 
خُونَ فيِّ الْعِّلْمِّ يَـقُولُونَ آمَنَّا بِّهِّ كُلٌّ مِّنْ عِّنْدِّ ربَِّّنَا وَمَا يذََّكَّرُ إِّلاَّ إشارة إلى قوله تعالى: 1 وَالرَّاسِّ

 (8)آل عمران:  أوُلُو الْألَْبَابِّ 



 26 

 لماذا سُمّي القرآن كله مُحكما ومتشابها في الوقت نفسه؟

أما السؤال: لماذا سمِّّي القرآن كله مُحكما في آية وسمِّّي متشابها في آية أخرى؟ 
إن التعليم المحكم بحسب مصطلح  ،فليكن معلوما بهذا الشأن، كما قلت من قبل

القرآن هو ذلك الذي جدّده القرآن، وما يماثل فيه القرآنُ كتبًا سابقة هو متشابه. 
ومن ناحية فإن القرآن الكريم كله مُحكَم لأنه عندما نريد أن نحكم في تعليم مبدئيا 

نظر إلى مجموعته. وإذا أمعنّا النظر في أنواع فلا نبحث في جزء معين منه بل ن
الأحكام المختلفة إجمالا وجدنا تعليم الإسلام فريدا من نوعه، إذ لم يهمل الإصلاح 
في أيّ جزء من التعليم، فهو لا يشبه الكتب السابقة قط لذا فهو مُحكَم كله. كذلك 

سب درجات الناس لما كان ضروريا أن تنـزل مبادئ الشريعة في الكتب السابقة بح
في تلك الأزمنة لكي يبلغوا الكمال في دائرتهم لذا فإن جميع الأحكام الواردة في 

بشكل من الأشكال، فمن هذه القرآن الكريم متضمنة في الكتب السابقة أيضا 
الناحية يصبح القرآنُ الكريُم كله متشابها. فمثلا إن الصلاة موجودة في الأديان 

والحج والزكاة، فينخدع بعض الناس نظرا إلى هذا التشابه  السابقة، كذلك الصيامُ 
ويقولون: ما فائدة نزول القرآن إذن؟ إن مؤلف كتاب: "مصادر الإسلام" وغيره 
من المسيحيين يندرجون تحت قائمة الذين حاولوا أن يثبتوا تشابه القرآن مع كتب 

على هذا الاعتراض أخرى وبذلك كذّبوا القرآن مع أن القرآن الكريم قد ردّ سلفا 
فر  بكل وضوح وجلاء. الحق أن القرآن قد بيّن حقيقة عظيمة أنه لا بد للسِّ
السماوي أن يتضمن في طياته بعض المحكمات وبعض المتشابهات. أما 
فر الذي يكون بعيدا كل البُعد عن التعاليم السابقة لا يمكن  المتشابهات فلأن السِّ

من أصفياء الله من قبل  إنسان أيّ  يكن أن يكون من الله لأن ذلك يعني أنه لم
قط ولم يهدِّ اللهُ أحدا قط، وهذا باطل بالبداهة. وأما المحكمات فلأنه إن لم يقدّم 
أمام العالم ميزة جديدة فلا معنى لمجيئه أصلا إذ كان التعليم السابق موجودا. ومن 

 يستطيع أن ينكر مزايا ذلك الأصل أو يرفض صدقه؟



 27 

جهودا مضنية في تفسير الـمُحكم والمتشابه ولكنهم ارتكبوا  لقد بذل المفسرون
 أخطاء كثيرة لعدم معرفتهم الحقيقة.

ما دام البرد قد ازداد الآن وتراكمت السحب لذا أنهي خطابي هنا وأدعو الله 
 تعالى أن يوفقكم لفهم القرآن الكريم والعمل به. آمين. 

سجد شكرا على أن الله  مع الحضور جميعا ثم )بعد الخطاب دعا حضرته 
تعالى وفقه لإلقاء الخطاب في الجلسة والدعاء مع الجميع على الرغم من اعتلال 

 صحته، فالحمد لله على ذلك( 
 

 
 

 

 

 

 

  





29

 

 

(

سَابٍ يَشَاءُ بِّغَيْرِّ  (39-36 :)النور حِّ

خطاب ألُقي في 1929/12/29م
بمناسبة الجلسة السنوية في قاديان( 

بعد التشهد والتعوذ وتلاوة سورة الفاتحة قرأ  الآيات التالية من سورة النور: 
ا مِصْب احٌ  ا لْمِصْب احُ فِ  اةٍ فِيه  مِشْك  او اتِ و الأ رْضِ م ث لُ نوُرهِِ ك   ا لُله نوُرُ السَّم 
رْقِيَّةٍ و لا  ةٍ ز يْ تُون ةٍ لا ش  أ نََّّ ا ك وكْ بٌ دُر يٌِّ يوُق دُ مِنْ ش ج ر ةٍ مُب ار ك  ةُ ك  ةٍ الزُّج اج  زُج اج 
رٌ نوُرٌ ع ل ى نوُرٍ  ي  هْدِي اُلله لنُِورهِِ م نْ  سْهُ نَ  ا يُضِيءُ و ل وْ لَْ   تَْس  ادُ ز يْ تُ ه  غ رْبيَِّةٍ ي ك 
يْءٍ ع لِيمٌ * فِِ بُ يُوتٍ أ ذِن  اُلله أ نْ  اُلله بِكُلِ  ش  اءُ و ي ضْرِبُ اُلله الأ مْث ا ل للِنَّاسِ و  ي ش 
ا بِِلْغُدُوِ  و الآص الِ * رجِ الٌ لا تُ لْهِيهِمْ تِِ ار ةٌ  بِ حُ ل هُ فِيه  ا اسْْهُُ يُس  ر  فِيه  تُ رْف ع  و يذُْك 
اةِ يَ  افُون  ي  وْمًا ت  ت  ق لَّبُ فِيهِ الْقُلُوبُ  إِيت اءِ الزَّك  إِق امِ  الصَّلاةِ و  و لا ب  يْعٌ ع نْ ذِكْرِ اِلله و 
اُلله ي  رْزُقُ م نْ  هُمْ مِنْ ف ضْلِهِ و  و الأ بْص ارُ * ليِ جْزيِ  هُمُ اُلله أ حْس ن  م ا ع مِلُوا و ي زيِد 



30

مغزى الإسلام وروحه

الموضوع الذي أريد أن أتحدث عنه اليوم هام جدا بل الحق أنه مغزى الإسلام 
وروحه، ويجب على الإخوة أن يسمعوه بإصغاء وانتباه كاملَين، ويسعوا جاهدين 

ل القرآن أي ما هي المحاسن في القرآن للاستفادة منه. هذا الموضوع يتعلق بفضائ
التي بسببها يمكن تفضيله بها على كتب الأديان الأخرى. مما لا شك فيه أن مدار 
ديننا هو على القرآن الكريم، فلو ثبت في القرآن عيب، لا سمح الله، أو لو لم تثبت 

شأن فيه مزايا غير عادية فلا يبقى من الإسلام شيء. فهذه قضية حساسة جدا من 
الهجوم عليها أن يلحق أكبر ضرر بالإسلام.

خارجا عن القرآن بل آراه جزءاً من القرآن نفسه كما  أنا لا أرى الرسول 
عَلَى قَـلْبِّكَ  *نَـزَلَ بِّهِّ الرُّوحُ الَأمِّيُن  *وَإِّنَّهُ لتَـَنْزِّيلُ رَبِّّ الْعَالَمِّيَن يقول الله تعالى فيه: 
. إذن، هناك قرآن نزل بصورة (195-193)الشعراء:  لِّتَكُونَ مِّنَ الْمُنْذِّرِّينَ 

الطاهر. لذا فإن الهجوم على  الكلمات، وقرآن آخر نزل على قلب رسول الله 
سيكون هجومًا على القرآن في الحقيقة.  رسول الله 

أفضلية القرآن الكريم على الأديان والكتب الإلهامية كلها

لم كله وللأزمنة كلها. فإذا كان القرآن الكريم نحن ندّعي أن القرآن الكريم جاء للعا
للعالم كله وللأزمنة كلها فإن مسؤوليتنا تِاهه تتعاظم أكثر مماّ لو كان للعرب فقط 
أو جاء لإصلاح مفاسد زمنٍ واحد فقط. لم تكن عند العرب شريعة ولا كتاب ديني 

القول بأنهم كانوا وكانوا يعملون بالأوهام أو التقاليد والعادات القومية. يكفينا 
فمنعهم القرآن منها،  ،يعبدون الأوثان وبالتالي كانوا متورطين في أصناف السيئات

لذا كان هناك حاجة ماسة إليه. فلو كان القرآن للعرب فقط لما كانت هناك مشكلة 
في إثبات أفضليته وتفوُّقه. ولكننا نقول بأنه جاء للعالم كله، ويخاطب اليهود 

دوس والمجوس وغيرهم جميعا وهو أفضل من جميع الكتب الأخرى والنصارى والهن



31

التي تُـعَدّ إلهامية أو الكتب التي عُثر عليها بواسطة الآثار القديمة. لذا يجب علينا 
الإثبات أن في القرآن الكريم مزايا تِعله أفضل وأعلى من الكتب السابقة كلها. في 

ار القديمة، وفيه محاسن لا أثر لها في القرآن مزايا ليست في التوراة، ولا في الأسف
 الأناجيل ولا في الفيدات ولا في كتب الزرادشتية وغيرها.

القرآن الكريم كنـز روحاني 

بغُية إثبات أفضلية القرآن الكريم، أنه كنـز روحاني لا أن نثُبت، كذلك علينا 
نستطيع العيش بدونه في الدنيا. فإثبات الزيادة على الكتب السابقة لا يكفي، 
بل يجب الإثبات أيضا أن ما قدّمه القرآن الكريم قد هيأ بواسطته مرافق جديدة 

ن أن تُـعَدّ مزية لم تكن مهيأة من قبل. إذا كان شيئان متساويان في صفاتهما يمك
أحدهما الظاهرية أيضا وجهًا للأفضلية على غيره. فمثلا إذا كانت حبتان من 
المانجو حلوتان بالمستوى نفسه ولكن كانت إحداهما أكبر حجما من الأخرى 
فللكبرى أفضلية على الصغرى من حيث كِّبر الحجم. نحن ندّعي أن القرآن الكريم 

لن يأتي بعده كتاب مشرِّع، لذا علينا أن نثبت جاء للعالم كله وللأزمنة كلها و 
أفضلية القرآن على الأقوام والأديان والعلوم كلها. والكتاب الذي يدّعي أنه 
الكتاب الإلهامي الأخير، كما يقول القرآن الكريم، تقع عليه مسؤولية أن يقدم 

قة مزايا أعلى من الكتب السابقة كلها. الكتاب الذي يدّعي نسخ الكتب الساب
ليس عليه إلا أن يثُبت أن فيه مزايا أكثر من الكتب السابقة. أما الكتاب الذي 
يقول بأنه لن يأتي بعده كتاب مشرعّ وهو الكتاب الكامل إلى الأبد فلا يكفيه 
أن يثُبت في نفسه مزايا أكثر من الكتب السابقة بل لا بد له من الإثبات أيضا 

المستقبل إلا ويوجد فيه. فالكتاب الذي لا أنه ما من أمر يتعلق بالروحانية في 
يكتفي بالقول بأنه نسخ الكتب السابقة بل يقول أيضا بأنه أغلق باب مجيء 
الكتب الإلهامية في المستقبل، فيتحتم عليه أن يقدم أدلة قطعية على أنه لا يمكن 

أن ينـزل في المستقبل كتاب من هذا القبيل. 



 32 

ية القرآن الكريم. غير أنه يمكن النقاش فهذا معيار مهم جدا لإثبات أفضل
أن مزية كذا وكذا موجودة في القرآن الكريم  -إضافة إلى النقاش المبدئي-بالتفصيل 

 ولا توجد في كتاب سواه. ولكن لا بد من النقاش المبدئي أيضا. 
 فإذا أثبتنا كثرة المزايا في القرآن الكريم وقلنا مثلا إن كذا وكذا من المزايا توجد في
الفيدات والكتاب المقدس والزند أفستا، ولكن بضعا أو عشرة أو عشرين مزية كذا 
وكذا توجد في القرآن فقط، فهذا أيضا يثُبت أفضلية القرآن الكريم ولكنه لا يثُبت 
كونه الأكمل ولن يثبت أنه لن يأتي في المستقبل كتاب تشريعي. ففي هذه الحالة 

 الكتب الموجودة حاليا فقط.  تثبت أفضلية القرآن الكريم مقابل
 كتاب الكامل من أوجه الكمال كلهاال

باختصار، الكتاب الذي يدّعي أنه الكتاب الأخير والأفضل من غيره لا يكفيه 
أن يثبت فقط أنه يشمل ما لا يوجد في كتب أخرى بل يتحتّم عليه أن يثُبت أيضا 
أن ما يوجد فيه لا يمكن أن يوجد في كتب أخرى أبدا. وما لم يثُبت ذلك لا تتحقق 

نه ما دامت الأفضلية لا تقتصر على أفضليته بذكر الأمور الحسنة فقط. صحيح أ
المزايا العليا فقط بل تثبت بكثرتها أيضا لذا يمكن تقديم كثرة المزايا لتحقيق هدف 
أن كتابا كذا أفضل من حيث كثرة المزايا فيه وإن كانت بعضها موجودة في كتاب 
آخر أيضا. غير أن الكتاب الأفضل بصورته الكاملة هو الذي تثبت أفضليته من 

 فة وجوه الكمال. وهذا ما أدّعيه عن القرآن الكريم. كا
 منجم الجواهر

قد يقول قائل: ألم يعلم الناس الأوائل هذه الفضائل للقرآن الكريم؟ فليكن معلوما 
بهذا الشأن أنهم كانوا يعلمونها، ولكن العلوم الروحانية تزداد وتتقدم كل يوم بفضل 

قرآن الكريم الذي هو منجم الجواهر الذي تُرج الله تعالى. وما دمنا نعلم أن لدينا ال
منه الجواهر الجديدة باستمرار فلماذا نكتفي بالجواهر التي حازها الأوائل؟ ولماذا لا 



 33 

نُُرج من منجم القرآن الأحجار الثمينة والجواهر الجديدة؟ فدخلتُ كنـز القرآن 
ة مرات من قبل الكريم لأنني كنتُ قد أخرجت منه الجواهر والأحجار الثمينة عد

أيضا، وجئت مالئًا أكياسي. عندما دخلتُ هذا المنجم للاطلاع على محاسن القرآن 
بدلا من أن أبحث فيه عشوائيا -الكريم خطر ببالي أمر غريب وهو أنه يجب علي

 -وآخذ كل ما تقع عليه يدي، مع أنه يمكن أن تكون فيه أشياء أفضل مما آخذه
آخذه. عندها خطر ببالي أنه ليس من المستحسن أن أفكّر مبدئيا ماذا يجب أن 

لإثبات أفضلية كتاب أو كماله أن نتدبر مضامينه ونعثر على مزية من مزاياه بل 
 يجب أن نفكّر لماذا تحصل لشيء ما أفضلية على غيره. 

التي بسببها يفضَّل شيء على  -ثم يجب أن نرى أيضا كم من الأسباب والمعايير
 الكريم؟  توجد في القرآن -غيره

 ستة وعشرون وجها لأفضلية القرآن

حينما تدبرت من هذا المنطلق مثُل أمام عينيَّ بحر القرآن وعلمتُ أن كل وجه 
من وجوه الأفضلية الذي يوجد في العالم والذي بسببه يفُضَّل شيء على آخر موجود 

يت نظرة في القرآن الكريم بصورة أتم، وتوجد فيه أسباب الأفضلية كلها. عندها ألق
وجها من وجوه أفضلية القرآن ومن الممكن جدا أن تكون  26عابرة وخطر ببالي 

الأوجه أكثر منها بكثير، وأن تمثل للعيان أوجه أخرى كثيرة إذا تأملتُ أكثر أو تدبرّ 
أحد غيري. ولكن بقدر ما خطر ببالي من المزايا في الوقت الحالي فقد وجدتُ 

 ضل من الكتب كلها. القرآن الكريم من منطلقها أف
 أفضلية المصدر -1

الوجه الأول لأفضلية شيء هو أفضلية مصدره، كما لو كان أبُ أحد خدم في 
وظيفة حكومية فيؤخذ ذلك بعين الاعتبار ويرُجّح ابنه على شخص آخر يساويه 
من حيث الثقافة والمؤهلات. فهذه أفضلية من حيث المصدر. كذلك الذي يولد 



 34 

تي بالثراء معه وهذه ميزة يتحلى بها من حيث المصدر. فقد وجدتُ في بيتِّ ثريٍّ يأ
 القرآن الكريم أفضل من الكتب السابقة من هذا المنطلق أيضا. 

 فضلية من حيث المؤهلات الذاتيةالأ -2

وجه الأفضلية الثاني الذي ذهب إليه وَهَلي هو أن شيئا يحوز الأفضلية على 
رات الذاتية أيضا، مثل فاعليّة الأدوية. فمن أشياء أخرى من حيث المؤهلات والقد

 هذا المنطلق أيضا وجدتُ القرآن الكريم أفضل من الكتب كلها. 
  الأفضلية من حيث النتائج -3

وجه الأفضلية الثالث هو من حيث النتائج، فمن هذا المنطلق أيضا نفضّل شيئا 
سفر عن نتيجة على شيء آخر. بعض الأشياء تكون جيدة بحد ذاتها ولكنها لا ت

حسنة باختلاطها مع أشياء أخرى. كما يقال عن الجراثيم أنها تهلك نتيجة الحقنة. 
أي إذا اختلطت المادة في الحقنة مع الجراثيم في جسم الإنسان أسفرت عن نتيجة 
معاكسة. إذن، ينال الشيءُ الأفضليةَ أحيانا من حيث النتائج، وما سبق غيرهَ في 

فضليته. كذلك تبدو بعض التعاليم جيدة ومفيدة جدا ولكن لا هذا المجال يعُتَرف بأ
تؤدي إلى نتائج حسنة، ولكنني وجدتُ من هذا المنطلق أيضا أن القرآن الكريم 

 أفضل من الكتب الأخرى. 
  الأفضلية من حيث عظمة الفائدة -4

وجه الأفضلية الرابع هو من منطلق عظمة الفائدة. لا شك أن الفوائد تكون 
ة في شيء ولكن بعضها أكثر فائدة من غيرها. فالقرآن الكريم أفضل من موجود

 حيث عظمة الفوائد أيضا. 
 الأفضلية من حيث كثرة الفوائد -5

نفضّل شيئا على آخر من حيث كثرة الفوائد أيضا. فمثلا يفيد دواء أكثر في 
مرض معين، ولا يفيد دواء آخر بالقدر نفسه في ذلك المرض ولكنه يفيد في خمسين 



 35 

مرضا آخر. فالدواء الأخير يكون أفضل من سابقه من حيث فوائده. فوجدت 
 أيضا.  القرآن الكريم أفضل من الكتب الأخرى من هذا المنطلق

 الأفضلية من حيث سعة المنفعة -6

يفضّل شيء على آخر من حيث سعة المنفعة أيضا. فمثلا لا ننظر إلى دواء من 
منظور كم من الأمراض يفيد فيها هذا الدواء بل نرى كم من طبائع يؤثر فيها وكم من 
 الناس يمكن أن يستفيدوا منه. فوجدتُ القرآن الكريم هو الأفضل من هذا المنطلق أيضا. 

 الأفضلية من حيث مدة النفع -7

نفضّل شيئا أحيانا على غيره من منطلق مدة نفعه. فمثلا إذا كان أمام المرء 
نوعان من القماش فنهتمّ بمدة الاستفادة من هذا القماش مقارنة مع القماش الآخر. 
فإذا كان هناك قماش يمكن استخدامه إلى عام وقماش يمكن الاستفادة منه إلى ستة 

وجدت القرآن الكريم هو الأفضل من هذه  أشهر فسيفضَّل الأول على الثاني. فقد
 الناحية أيضا. 

 ضلية من منطلق مكانة المستفيدينالأف -8

ثم هناك وجه الأفضلية من حيث عظمة الذين يفيدهم ذلك الشيء. فالأشياء 
التي يعُلم أنها تفيد عظماء الناس تفضَّل على غيرها. وقد رأيتُ أن القرآن الكريم 

 ا. أفضل في هذا المجال أيض
 فضلية من حيث أنواع المستفيدينالأ -9

ينظر الناس أيضا إلى أنواع الأشياء التي يفيدها شيء معين، لأن للأنواع أيضا 
درجة إلى جانب الأفراد. فهناك شيء يفيد عشرة ملايين من الناس، وشيء آخر 

ولكن قد يكون الفرق بينهما بحيث أن أحدهما  الناسأيضا يفيد عشرة ملايين من 
فع نوعا معينا من الناس، أي ينفع المسيحيين أو الهندوس وحدهم، أما الآخر فهو ين

أيضا يفيد عشرة ملايين ولكنه يفيد الهنود واليهود والنصارى والمسلمين وغيرهم جميعا 



 36 

فيُعدّ هو الأفضل. إذن، يمكن أن يفضَّل شيء من منطلق كثرة أنواع الأفراد أيضا، 
 القرآن الكريم مفضّلا على الكتب الأخرى كلها. فمن هذا المنطلق أيضا وجدت 

  فضلية من حيث النـزاهة عن الزيفالأ -10

يمكن أن يفُضَّل شيء من منطلق: هل تشوبه شائبة من الزيف أم لا؟ فما لا 
زيف فيه يفضَّل على أشياء أخرى. ففي هذا المجال أيضا وجدتُ القرآن الكريم 

 أفضل من كتب الله كلها. 
  لأفضلية من حيث الفوائد اليقينيةا -11

هناك أشياء تكون نزيهة عن الزيف ولكن لا يكون المرء متأكدا من منافعها. بل 
تكون هناك إمكانية خطأ المرء في استخدامها فيتضرر بسبب ذلك. وما لم يكن 
هناك شكٌّ بحدوث الخطأ في استخدامه أو في فوائده يُختار ذلك الشيء ويعُتَرف 

 فالقرآن الكريم حائز على الأفضلية من هذه الناحية أيضا.  بأفضليته.
  الأفضلية من حيث الجمال الظاهري -12

يفضَّل شيء على أشياء أخرى من منطلق الجمال الظاهري أيضا. وقد وُجد 
 القرآن أفضل من الكتب الأخرى من حيث جماله الظاهري أيضا. 

 عدم الإضرار بالأمور الضرورية -13

على غيره نظرا إلى أن استخدامه لن يضر بالأشياء الأخرى. فمثلا  يفُضّل شيء
إذا كان أحد مصابا بمرضين ويتوفر لأحد مرضيه دواء يفيده كثيرا ولكنه في الوقت 
نفسه يؤدي إلى تفاقم المرض الآخر، فيُستخدَم دواء يفيده قليلا ولكن لا يؤدي إلى 

 من هذا المنطلق أيضا. تفاقم مرض آخر. فأفضلية القرآن الكريم ثابتة 
 من حيث كون الفوائد سهلة المنال الأفضلية -14

آخر من منطلق أن فوائده تكون سهلة المنال. والقرآن  علىيفضَّل أيضا شيء 
 الكريم هو الأفضل من هذا المنطلق أيضا. 



 37 

 من حيث كونه فريدا في سد الحاجاتالأفضلية  -15

يفضَّل شيء على آخر من منطلق أنه يسد حاجة لا يسدها شيء آخر قط. 
والقرآن الكريم حائز على هذه الأفضلية على الكتب الأخرى لأنه يسد حاجات 

 لا يسدها أيّ كتاب آخر. 
 ضلية من حيث سد الحاجات الضروريةالأف -16

ن نغض يقُدَّم شيء على أشياء أخرى من منطلق أنه يسدّ حاجة لا يمكننا أ
نتيجة إهمالها ومع ذلك  للخسارةالطرف عنها. تكون هناك حاجات يتعرض المرء 

يكون إهمالها ممكنا. ولكن هناك حاجات أخرى يؤدي إهمالها إلى هلاكنا. فالقرآن 
 يسد تلك الحاجات أيضا، لذلك هو أفضل من الكتب الأخرى. 

 ة من حيث السهولة في الحفاظ عليهالأفضلي -17

أفضلية على غيره نظرا إلى مدى ما يبُذل من مساعٍ للحفاظ عليه.  ينال الشيء
بمعنى أنه يكون هناك شيء يمكننا الاحتفاظ به عندنا بكل سهولة ويسُر، فنقدّمه على 
 ما يكون الحفاظ عليه صعبا. فرأيت القرآن الكريم هو الأفضل من هذه الناحية أيضا. 

 الأفضلية من حيث المنفعة -18

للعثور على أفضلية شيء ينُظر أيضا إلى مدى المسؤوليات التي يلقيها علينا 
استخدامه، وإلى مدى المنفعة مقابلها. فرأيت أن القرآن الكريم هو الأفضل من هذا 

 المنطلق أيضا لأن النفع فيه أكثر من بذل المساعي. 
 ية من حيث كونه بريئا من الخسارةالأفضل -19

غيره من منطلق أن استخدامه لا يسفر عن ضرر أو يفضّل أيضا شيء على 
خسارة، فيُستخدم في حال عدم الخسارة. فمثلا إذا كان هناك دواءان، أحدهما أقل 
نفعا ولا ضرر فيه فنتناوله، أما ما كان أكثر نفعا ولكن يُخشى ضرره أيضا فلا 

 نتناوله. وإن أفضلية القرآن الكريم ثابتة من هذا المنطلق أيضا. 



 38 

 الأفضلية من حيث الدعوة العامة -20

يفُضَّل أيضا شيء من منطلق أنه يكون مِّلك لنا. فلما أمعنتُ النظر في القرآن 
الكريم من هذا المنطلق تبين لي أن القرآن وحده مِّلكنا، أما الكتب الأخرى فقد 
وجدتُ فيها المغايرة. لقد رأيت القرآن الكريم بنظر هندوسي وبنظر مسيحي، 

نظر بوذي أيضا. ثم ذهبتُ إليه بصفتي فردا من عائلة السادات تارة ومن ومجوسي وب
المغول تارة أخرى، وبصفتي فردا من عائلة شيخ مرة ومن عائلة راجبوت مرة أخرى. 
ثم زرتهُ بصفتي عالما حينا وكجاهل حينا آخر، فقال لي كل مرة: تعالَ فأنت لي وأنا 

حالة طردتني دائما ولم تسمح لي  لك. ولكن كلما ذهبتُ إلى كتب أخرى وبأية
 بالاقتراب منها. 

 الأفضلية من حيث علاج الأمراض -21

ل أحيانا شيئا على غيره لكونه يعالج الأسقام التي نحن مصابون بها. فقد  نفضِّّ
 وجدتُ هذه الأفضلية أيضا في القرآن الكريم. 

 لأفضلية من حيث المنافع الإضافيةا -22

منطلق أنه ينفعنا منافع إضافية، فوجدت القرآن الكريم  نقدّم شيئا على غيره من
 أفضل من الكتب الأخرى من هذا المنطلق أيضا. 

 الأفضلية من حيث سعة وِجهة النظر -23

من علامات أفضلية دينٍ أنْ يخلق أمل الترقيات العليا ويوسّع وِّجهة نظر الإنسان 
ليهم بل يبقي أمانيهم قائمة. وقد ويرفع همم أتباعه ولا يدعَ اليأس والقنوط يتطرقان إ

رأيتُ أن القرآن الكريم يفتح علينا باب الترقيات العليا والصلة بالله تعالى على 
مصراعيه. وبذلك لا يبُقي أمانينا حية فقط بل يوسّعها ويرفع همتّنا. ولا شك أن 

ن تقدم الإنسان يكمن في حُلمه عن المستقبل. فمن هذه الناحية أيضا وجدتُ القرآ
 الكريم وحده الأفضل. 



 39 

  من حيث الإغناء عن الكتب الأخرى الأفضلية -24

يفضَّل أيضا شيء على أشياء أخرى من منطلق مدى إغنائه إيانا عن الأشياء 
الأخرى. والناس يقدّرون أشياء من هذا القبيل أكثر لأنهم في هذه الحالة لا يحتاجون 

 ن الكريم هو الأفضل من هذا المنطلق أيضا.إلى التفكير في أشياء أخرى. فرأيت أن القرآ
 حيث الإرشاد إلى العلوم الصحيحة الأفضلية من -25

هناك سبب آخر أيضا لنيل الشيء أفضلية على غيره وهو إرشاده الناس إلى 
علوم صحيحة وإنقاذهم من الخوض في اللغو. فلما يكون كتاب الله بمنـزلة معلّم 
ه الناس إلى طريق صائب، ويمنعهم من اللغو ويرشدهم إلى  فيكون من واجبه أن يوجِّّ

 الأفضل من هذه الناحية أيضا.  العلوم الصحيحة. وقد وجدتُ القرآن الكريم هو
 من حيث سد الحاجات الذاتية الأفضلية -26

ينال شيء أفضلية على شيء آخر أيضا نظرا إلى مدى قضائه حاجة اقتُني من 
أجلها؟ فإذا كان الشيء لا يقضي غايته المتوخاة فيَفضَّل عليه حتما شيء آخر 

الأفضلية على الكتب  يقضي تلك الحاجة. فوجدت أن القرآن الكريم حائز على
 الأخرى من هذا المنطلق أيضا. 

لقد خطرت ببالي هذه الأوجه الستة والعشرون عند التأمل، وكما قلت من قبل فقد 
يعثر المرء على عدة أوجه أخرى عند إمعان النظر أكثر. باختصار، عندما فحصت 

 ء. القرآن على محك هذه الأشياء وجدتهُ أفضل من الكتب الأخرى في كل شي
 ادعاء القرآن وأفضليته

قبل الخوض في النقاش حول الأمور المذكورة آنفا، إن السؤال الأول الذي يمثل 
للعيان هو: هل أعلن القرآن الكريم أيضا أمام العالم أنه أفضل من جميع الكتب الإلهية 
أم لا؟ فإذا كان القرآن قد ادّعى بذلك فيمكن البحث في وجوه أفضليته وتفوّقه وإلا 

فضلية الـمَثل الأردي القائل: المدّعي صامت والشهود لانطبق على تقديم أوجه الأ



 40 

يقوِّلونه. فحين نتدبر القرآن من هذا المنطلق يتبين لنا أنه قد ادّعى أفضليته بكلمات 
َ  صريحة وواضحة تماما، فيقول الله تعالى: اً مَثاَنيِّ اللهُ نَـزَّلَ أَحْسَنَ الْحدَِّيثِّ كِّتَابًا مُتَشَابهِّ

مُْ تَـقْشَعِّرُّ مِّنْهُ  ، أي قد أنزل الله تعالى هذا (24 :)الزمر جُلُودُ الَّذِّينَ يَخْشَوْنَ رَبهَّ
الكتاب بكل قوة وشدة وتأكيد، وهو "أحسن الحديث" أي أفضل من جميع الكتب 

 القرآن الإلهامية. ولكن كيف قيل إنه أفضل من الكتب الإلهامية كلها؟ أولا: ما دام
الآخرين. يمكننا القول عند  الناس كتب  من فضلأ بأنه القول فلا يمكن الله كتاب

الاعتراض أن كتابا كذا ليس إلهاميا بل صار دريئة تحريف الناس، ولكن اعتبارها كتب 
الناس مبدئيا ثم تقديم القرآن الكريم مقابلها حُمق. فهذا مَثله كمثل بطل يقول: انظروا 

عك فتعال وبارزْني. عندئذ أنا أقوى من ذلك الطفل. أما إذا قال الطفل للبطل: سأصر 
 يمكن للبطل أن يقول له: إليك عنّي وإلا ستموت بلطمة واحدة مني. 

وقد  ،كلمة "الحديث" الواردة في هذه الآية تشير إلى كتب موحى بها سابقا
استُخدمت هذه الكلمة في المعنى نفسه في آيات أخرى أيضا. فيقول الله تعالى في 

ذََا الحَْدِّيثِّ فَذَرْنيِّ وَمَنْ  آية: وَمَا  . وفي آية أخرى:(45 :)القلم يُكَذِّبُ بهِّ
، فما دام (6 :)الشعراء يَأتِّْيهِّمْ مِّنْ ذِّكْرٍ مِّنَ الرَّحْمَنِّ مُحْدَثٍ إِّلاَّ كَانوُا عَنْهُ مُعْرِّضِّينَ 

كلام الأنبياء يأتي بشيء جديد حتما، أي يأتي بحسب مقتضى الضرورة سواء جاء 
و بفهْم جديد أو بأسباب تِدد الإيمان، لذا يُسمّى حديثا. والمعلوم بشريعة جديدة أ

أن القرآن الكريم أحسن الحديث، أي هو أحسن في جنس الحديث، أو قولوا إن 
اللهُ نَـزَّلَ  شئتم بتعبير آخر إنه الأفضل من بين كلام الله كله. إذن، يقول الله تعالى:

الذي أنُزل الآن يفوق جميع الكتب التي أي أن هذا الكتاب  أَحْسَنَ الحَْدِّيثِّ 
 أنُزلت قبله. باختصار، نجد في القرآن نفسه ادعاء أفضليته. 

َيْرٍ ثم نجد ادعاء أفضلية القرآن في الآية:  هَا نََْتِّ بخِّ مَا نَـنْسَخْ مِّنْ آَيةٍَ أوَْ نُـنْسِّ
ثْلِّهَا ألمَْ تَـعْلَمْ أَنَّ اَلله عَلَى كُلِّّ شَيْءٍ  هَا أوَْ مِّ نـْ أي نَتي بخير  (107 :)البقرة  قَدِّيرٌ مِّ



 41 

ألمَْ تَـعْلَمْ أنََّ مما ننسخ، وأما ما يكون منسيا ولكنه يكون قابلا للعمل فنأتي بمثله. 
، أي لماذا تستغرب من ذلك أيها المخاطَب، فالله قادر اَلله عَلَى كُلِّّ شَيْءٍ قَدِّيرٌ 

 على أن يفعل ما يريد، فهو على كل شيء قدير. 
 عن نزول شرع جديدءة في التوراة نبو

ينسخ الشرائع السابقة كان ضروريا أن يأتي بتعليم أفضل من التعاليم فلما كان القرآن 
السابقة، ويأتي أيضا بشيء مما اندرس. فلما تأملتُ من هذا المنطلق وجدتُ أن الكتب 

نبَِّيًّا مِّنْ وَسَطِّ إِّخْوَتهِِّّمْ أقُِّيمُ لَهمُْ السابقة تصدّق هذا الأمر. فقد ورد في الكتاب المقدس: "
يهِّ بِّهِّ  . لقد (18:  18ثنِّْيَة التـَّ . )"مِّثـْلَكَ، وَأَجْعَلُ كَلامَِّي فيِّ فَمِّهِّ، فَـيُكَلِّّمُهُمْ بِّكُلِّّ مَا أوُصِّ

أنُبئ هنا أنه سيأتي زمان سيبُعث فيه نبي مثل موسى. ولما كان موسى قد جاء بشريعة 
مجيء نبي مثله أن ذلك النبي أيضا سيأتي بشريعة. فكان ضروريا أن يكون المراد من 
فتبين أن الكتاب الذي سيأتي به ذلك النبي  ولأن ذلك النبي سيأتي بعد موسى 

سيشمل بعض الأمور الإضافية التي ليست موجودة في الكتاب المقدس وإلا فلا حاجة 
ريعة إلى مجيء شريعة جديدة، ولا معنى لنسخ شريعة موسى. ولكن حين نسُخت ش

موسى صار ضروريا أن تكون الشريعة القادمة أفضل منها. إذن، إن أفضلية القرآن 
الكريم ثابتة من مقتبس الكتاب المقدس المذكور أيضا لأن الشريعة الجديدة الناسخة 

 أفضل حقيقةً أو نسبيا من الشريعة المنسوخة.  -بحسب مقتضى العقل-يجب أن تكون 
 ءة موسى أنه مصداق نبو ادعاء النبي 

؟ فإن قد يقول قائل: متى قال القرآن إنه هو الكتاب الذي وُعد به موسى 
ناَّ أرَْسَلْنَا إِّليَْكُمْ رَسُولا إِّ جوابه موجود في القرآن الكريم حيث يقول الله تعالى: 

 . (16 :)المزمل شَاهِّدًا عَلَيْكُمْ كَمَا أرَْسَلْنَا إِّلَى فِّرْعَوْنَ رَسُولا
فر التثنية  : 18لقد قيل في هذه الآية إن النبي هو مصداق النبوءة الواردة في سِّ

فر 18 . إضافة إلى ذلك يتبين من ذلك من منطلق آخر أيضا وهو أن عبارة سِّ



 42 

بأي حال بل يقول بنفسه  لا تنطبق على المسيح الناصري  18: 18التثنية 
ثِّيرةًَ أيَْضًا لأقَوُلَ لَكُمْ، وَلكِّنْ لاَ تَسْتَطِّيعُونَ إِّنَّ ليِّ أمُُوراً كَ أنه ليس مصداقا لها فيقول: "

، * أَنْ تَحْتَمِّلُوا الآنَ.  دكُُمْ إِّلَى جمِّيعِّ الحَْقِّّ ، فَـهُوَ يُـرْشِّ وَأمََّا مَتَى جَاءَ ذَاكَ، رُوحُ الحَْقِّّ
هِّ، بَلْ كُلُّ مَا يَسْمَعُ يَـتَكَلَّمُ بِّهِّ  مُُورٍ آتِّيَةٍ لأنََّهُ لَا يَـتَكَلَّمُ مِّنْ نَـفْسِّ يلُ "، وَيُخْبرِّكُُمْ بأِّ . )إِّنجِّ

 (13-12:  16يوُحَنَّا 
إذن، يتبين من الإنجيل أيضا أن النبوءة الواردة في كتاب موسى عن مجيء شخص 

بل تنطبق على غيره. وأضف إلى ذلك أن المسيح  لا تنطبق على المسيح 
فقد جاء  بأ به موسى الناصري كان قد جاء إلى بني إسرائيل فقط، أما الذي أن

الْيـَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِّينَكُمْ وَأتَْممَْتُ  الكريم فيقول: القرآنإلى العالم كله. هذا ما يعلنه 
سْلَامَ دِّينًا يتُ لَكُمُ الْإِّ ، أي السلسلة التي كانت (4 :)المائدة عَلَيْكُمْ نِّعْمَتيِّ وَرَضِّ

القرآن الكريم، وقد أتممتُ عليكم  قد أكُمِّلت اليوم بواسطة ناقصة منذ آدم 
نعمتي. بمعنى أنني مرَّرتُ الإنسان بمراحل مختلفة حتى أوصلته إلى درجة صار فيها 

 مظهرا لله، وقد رضيتُ لكم الإسلام دينا. 
يتبين من هذه الآية أن القرآن لا يعطي أملَ شريعةٍ جديدة وكتاب جديد بعده، 

علما جديدا وفهما جديدا يمكن نوالهما  بل يكتفي بالقول إن عليكم أن تنالوا
 بواسطة القرآن الكريم. 

بعد هذا الإعلان الذي قام به القرآن الكريم، أريد أن أبُيّن الآن أن أوجه الأفضلية 
كلها التي ذكرتُها آنفا توجد في القرآن الكريم، وأن القرآن الكريم أفضل وأعلى من 

 مبادئ الأفضلية. جميع الكتب الإلهامية من حيث كل مبدأ من
 على أفضلية القرآن من حيث المصدرالدليل 

الأمر الأول الذي بيّنتُه كأفضلية هو أفضلية شيء من حيث المصدر، بمعنى أن 
كون منبع شيء ومصدره أعلى سببٌ لأفضليته، كما يقدَّم كلام الملك على كلام 



 43 

الناس الآخرين. فمثلا إذا كان هناك شخصان يتكلمان، أحدهما ملك فلا شك أن 
بغير أن يحكموا فيمن -المستمعين سيصغون إلى كلامه أكثر من غيره، وسيظنون 

أن كلام الملك سيكون أهم من كلام غيره. كذلك يرجَّح كلام  -كان كلامه أفضل
شعراء جالسين في مكان ثم  أديب كبير على كلام الآخرين. فمثلا إذا كان عدة

جاءهم شاعر أردي معروف اسمه: "غالب"، سيقال إن أبياته ستكون أفضل، وذلك 
دون الاستماع إلى أبياته. فمثلا يدُلي الطبيب برأيه عن مريض، وقد يخطئ في ذلك 
أحيانا، بل تنفع الوصفات الشعبية التي تصفها النساء أكثر أحيانا. ولكن لا يقول 

أي الطبيب والعمل برأي امرأة، بل سوف يهُتمُّ برأي الطبيب حتما. عاقل برفض ر 
أما مَن لم ينفعه أيّ دواء فسيتناول ما وصفته امرأة لأنه سيجربه من باب أن الغريق 

 يتعلق بقشة. 
باختصار، إن للنفوذ بحد ذاته أهمية. السبب الحقيقي وراء ذلك هو أنه يغلب 

أن كلام صاحبه يكون صحيحا، فيتوجّهون إليه على الناس الظنّ نظرا إلى النفوذ 
أولا. على أية حال، ما ثبتت أفضليته من حيث المنبع والمقام يتُوجَّه إليه أكثر من 
غيره ويفُضَّل على غيره. ولكن إذا لم تكن هناك إمكانية صدور أيّ خطأ من 

 المصدر، فهذا نور على نور. 
ين لنا أنه يدّعي مجيئه من الله الذي عندما ننظر إلى القرآن من هذا المنظور يتب

يشهد قلبنا أنه إذا كان قد جاء  الادعاءهو جامع المزايا كلها. وعندما نقرأ هذا 
الناس قاطبة، وسنُهمل مقابله كلام  كلاممن الله فلا بد أن يكون أفضل من 

 الناس كله. 
 في الآية: لقد ذكرتُ ادعاء أن القرآن جاء من الله تعالى وقد جاء ذلك الادعاء

 َ اً مَثاَنيِّ ، فإذا كان هذا الادّعاء صحيحا، اُلله نَـزَّلَ أَحْسَنَ الحَْدِّيثِّ كِّتَابًا مُتَشَابهِّ
 فتحصل للقرآن أفضلية من حيث المصدر على كلام الناس قاطبة. 



 44 

 ثة أدلة على كون القرآن من اللهثلا

من الواضح أن الادعاء وحده لا يكفي، بل يجب أن يكون عليه دليل يثبت أن 
أفََمَنْ كَانَ عَلَى القرآن الكريم نزل من الله تعالى فعلا. فيقدم القرآن الكريم دليلا: 
نْهُ وَمِّنْ قَـبْلِّهِّ كِّتَابُ مُوسَى إِّمَامًا وَرَحْمَةً  لُوهُ شَاهِّدٌ مِّ أوُلئَِّكَ يُـؤْمِّنُونَ بِّهِّ بَـيِّّنَةٍ مِّنْ ربَِّّهِّ وَيَـتـْ

نْهُ إِّنَّهُ الحَْقُّ مِّنْ ربَِّّكَ  رْيةٍَ مِّ وَمَنْ يَكْفُرْ بِّهِّ مِّنَ الَأحْزاَبِّ فاَلنَّارُ مَوْعِّدُهُ فَلَا تَكُ فيِّ مِّ
. هذه الآية تتضمن ثلاثة أدلة على كون (18 :)هود وَلَكِّنَّ أَكْثَـرَ النَّاسِّ لَا يُـؤْمِّنُونَ 

أي الذي يكون  أفََمَنْ كَانَ عَلَى بَـيِّّنَةٍ مِّنْ ربَِّّهِّ لدليل الأول هو: القرآن من الله. ا
على بيّنة من ربه هل يمكن أن يكون كاذبا أو هل يمكن أن يهلك؟ ففي حرف 

أوُلئَِّكَ يُـؤْمِّنُونَ كما جاء بعد ذلك:   والصحابة  "مَن" هنا ذكُر رسول الله 
أي هل سيهلكون ويبادون كما تزعمون أو يواجهون خسارة؟ إنهم يؤمنون  بِّهِّ 

 بكتاب صفته "بيّنة"، أي فيه أدلة إلهامية تدل على صحة ادعاء المدلول عليه. 
 الفرق بين الآية والبيّنة

الفرق بين الآية والبيّنة هو أن الآية هي ما نستنتج منه بأنفسنا، أما البيّنة فما 
سه، كما نرى شجرة ونقول أن غارسا غرسها فهذه آية. ولكن يأتي يقدّم دليله بنف

نبي ويقول بأنه جاء من الله، فهذه بيّنة. باختصار، إن كلمة "الآية" كلمة عامة 
 والبيّنة كلمة خاصة، والمراد من البيّنة دليل يشهد لنفسه بنفسه.

 الدليل على كون القرآن "البينة"

"بيّنة"؟ هذا أيضا ادعاء، ولا أحتاج إلى  السؤال الآن هو: كيف صار القرآن
. الذهاب بعيدا لإثبات ذلك بل إثباته موجود في أول وحي نزل على النبي 

الكتب الأخرى تحتاج إلى أدلة غيرها ولكن القرآن الكريم بنفسه يقدم دليلا على 
في ادعائه. والدليل على كونه "بيّنة" مذكور في الآيات الثلاثة الأولى التي نزلت 

البداية. لقد اخترتُ لبيان كمال القرآن هذا أول وحي نزل فيه. لقد نزل أول وحي 



 45 

في الجواب:  فقال  اقـْرأَْ جبريلَ الذي قال له:  في غار حراء حيث رأى النبي 
لأنه لم يكن أمامه حينذاك كتاب  الحِّمل هذا أُحمَّل ألا أرجو"ما أنا بقارئ"، أي 

 عليه أن يعيد ما كان يقول له جبريل. وكان النبي كان عليه أن يقرأه بل كان 
قادرا على ذلك ولكنه أبدى التواضع. ولكن لما كان الله تعالى قد اصطفاه لهذا 
العمل لذا طلُب منه مرارا أن يقرأ حتى قرأه أخيرا عندما طلُب منه ذلك في المرة 

سْمِّ ربَِّّكَ الَّذِّي خَلَ الثالثة. فكان ما قرأه:  نْسَانَ مِّنْ عَلَقٍ  *قَ اقـْرأَْ باِّ اقـْرأَْ  *خَلَقَ الإِّ
لْقَلَمِّ  *وَربَُّكَ الَأكْرَمُ  نْسَانَ مَا لمَْ يَـعْلَمْ  *الَّذِّي عَلَّمَ باِّ  .(6-2 :)العلق عَلَّمَ الْإِّ

ما أوجز هذه العبارة وما أقصرها! ولكن ذكُرت فيها الحقائق والمعارف كلها التي 
تقرؤون كتبا أخرى ترون الفيدا يبدأ بما تعريبه: "النار  لم ترد في كتب أخرى قط. عندما

سيدتنا". ثم انظروا إلى الكتاب المقدس فقد ورد فيه ذكر خلق الأرض والسماء كما 
وكََانَتِّ الَأرْضُ خَرِّبةًَ وَخَالِّيَةً، وَعَلَى * فيِّ الْبَدْءِّ خَلَقَ اللهُ السَّمَاوَاتِّ وَالَأرْضَ. يلي: "

فْرُ التَّكْوِّينِّ  ".ظلُْمَةٌ، وَرُوحُ اللهِّ يرَِّفُّ عَلَى وَجْهِّ الْمِّيَاهِّ وَجْهِّ الْغَمْرِّ   (2-1:  1)سِّ
فيِّ الْبَدْءِّ كَانَ الْكَلِّمَةُ، وَالْكَلِّمَةُ كَانَ عِّنْدَ اللهِّ، وكََانَ ويبدأ الإنجيل كما يلي: 

يلُ يوُحَنَّا   (2-1:  1الْكَلِّمَةُ اَلله. )إِّنجِّ
سْمِّ ربَِّّكَ الَّذِّي خَلَقَ ولكن القرآن الكريم يبدأ كلامه بدليل ويقول:  أي يا  اقـْرأَْ باِّ

نْسَانَ مِّنْ عَلَقٍ محمد كنْ معلّمَ هؤلاء الناس، واقرأ باسم الله الذي خلق العالم  خَلَقَ الإِّ
 عزة الله في العالم. .. أي اقرأ يا محمد وفي أثناء قراءتك ستترسخ* اقـْرأَْ وَربَُّكَ الَأكْرَمُ 

 نبوءة القرآن الكريم العظيمة

إن الدليل  هذه أول نبوءة قُدِّمت دليلا على كون القرآن الكريم "بيّنة". فقال 
 على كون القرآن بيّنة هو أن هذا الكتاب سيقيم عظمة الله وشوكته في العالم. 

الشيطان يعلّمه، فقال في  بأنوقالوا  لقد اعترض معارضو المسيح الناصري 
فإَِّنْ كَانَ الشَّيْطاَنُ يُخْرِّجُ الجواب ما مفاده: هل الشيطان يعلّم ضد نفسه؟ فقال: 

يلُ مَتىَّ    (26:  12الشَّيْطاَنَ فَـقَدِّ انْـقَسَمَ عَلَى ذَاتِّهِّ. فَكَيْفَ تَـثـْبُتُ مَملَْكَتُهُ؟ )إِّنجِّ



 46 

دة عظمة الله الغابرة لا يمكن كذلك يمكن القول بأن الكتاب الذي جاء لاستعا
نسبته إلى الشيطان. والحق أن الكتاب الذي ليس من الله أنّّ له أن يقول بأن عزة 
الله وعظمته ستقوم بواسطته؟ يؤلّف كثير من الناس كتبا ويقولون بأن كتبهم سوف 

أحد  تغيّر خريطة العالم كله، ثم ترونهم يتوسلون إلى الناس ليقرظوا كتبهم. لقد أخبرني
الإخوة أن شخصا يدّعي النبوة ويشكو: لماذا لا تكتب جريدة "الفضل" ضده شيئا. 
كتب إلي شخص آخر يدّعي النبوة وقال: أرسل إليك كتابي فأرجو أن تعلّق عليه 
وإن كان تعليقك ضد ما ورد فيه. إذن، تكون هناك عشرات الكتب التي لا تسفر 

ن يقال في منطقة لا يوجد فيها إلا الشرك: اقرأ عن أية نتيجة. فهل يُـعَدّ أمرا عاديا أ
 وستقام عزةُ ربك بواسطة هذا الكلام، وسيظهر ربُّك أكرمَ بواسطة هذا الكلام. 

في ذلك الوقت لم يكن الشرك منتشرا في بلاد العرب فقط بل في جميع أنحاء 
بأنفسهم بأن العالم بل قد آلت الحالة إلى أن أتباع الدين الأخير أي المسيحيين قالوا 

الإسلام قد انتشر بهذه السرعة والسعة لأن الشرك قد تطرق إلى المسيحية. اقرؤوا 
كتب الهندوس فستعلمون أن الشرك كان منتشرا فيهم بكثرة. يعترف الزرادشتيون 
أيضا أن الشرك في ذلك الزمن كان ملحوظا في كل حدب وصوب. باختصار، كان 

أن السبب وراء انتشار الإسلام هو الشرك الذي أتباع كل دين يقولون بكل افتخار 
كان منتشرا في ذلك الوقت في كل دين. نقول بأن هذا صحيح، وقد أنبأ القرآن 

 في ذلك أن الشرك سينمحي ويقوم في الدنيا ملكوت الله الواحد الأحد. 
عندما أنبأ القرآن الكريم بذلك، وقد ذكر القرآن حالة أهل مكة حينذاك قائلا: 

 َدًا إِّنَّ هَذَا لَشَيْءٌ عُجَابٌ أَج ةََ إِّلَهاً وَاحِّ . يقولون إنه جعل الآلهة (6 :)ص عَلَ الآلهِّ
إلها واحدا ولكنهم لا يدركون أنهم ليسوا آلهة أصلا، فكانوا يزعمون أنه قد جُعلت 
الآلهة كلها إلها واحدا. فنـزلت هذه الآية عنهم في سورة ص، ولكن بدأت حالتهم 

مَا دث فيهم تغيرُّ لدرجة أنهم استسلموا للتوحيد الإسلامي وقالوا: تتغير فجأة وح



 47 

، أي كأنهم يعتذرون ويقولون: متى (4 :)الزمر نَـعْبُدُهُمْ إِّلاَّ لِّيـُقَرِّبوُنَا إِّلَى اللهِّ زلُْفَى
 نقول بأن الأوثان آلهة بل نقول بأنها وسيلة للتقرب إلى الله. 

! وكيف ثبت كون الله "أكرم". يقول الله ما أعظم هذا التغير الذي حدث فيهم
أي اقرأ هذا الكتاب، وبمجرد قراءته سيشرع التوحيد  اقـْرأَْ وَربَُّكَ الَأكْرَمُ تعالى: 

بالانتشار وسيؤمن الناس بالله وسيقوم جلاله في العالم. وهذا ما حدث بالضبط. 
تلاشى أفكار ولكن هذه كانت حالة زمن نزل فيه القرآن. أما الآن فترون كيف ت

مليون وثنا يعُبد في الهند، ولكن خرج من الهندوس  330الشرك من العالم. كان هناك 
أنفسهم فئة الآريين الذين يقولون بأنهم وحدهم يؤمنون بالتوحيد الحقيقي. وإذا نظرتم 
إلى النصارى تِدونهم يقولون بأنهم متمسّكون بالتوحيد الحقيقي. لقد قرأت كتب 

قولون فيها بأن الإسلام قد أخطأ إذ اعترض علينا بأننا متورطون في النصارى التي ي
 الشرك، مع أنه يوجد إلى الآن من يعبدون مريم والمسيح عليهما السلام. 

ما أعظم التغيّر الذي حدث إذ ظل التوحيد يترسخ حيثما قُرئ القرآن الكريم، 
لنبوءة التي جاءت بحق وبدأ العالم يقرّ بأن الله وحده هو "أكرم". ما أعظم هذه ا

 القرآن الكريم، وقد جاءت في وحيٍ نزل في اليوم الأول وفي البداية تماما. 
 ر كل نوع من العلوم بواسطة القلمإظها 

الَّذِّي عَلَّمَ في الوحي نفسه وردت نبوءة أخرى عن القرآن الكريم، وهي: 
لْقَلَمِّ  أي لن يثبت فقط بهذا الكتاب أن ربك أعلى من الجميع، والكائناتُ  باِّ

لْقَلَمِّ الأخرى كلها تابعة له، بل سيثبت أيضا أن:  هو ربك، وأن  الَّذِّي عَلَّمَ باِّ
الكتابة سوف تنتشر على نطاق واسع. كان في مكة سبعة أشخاص فقط مثقفين 

رون التعلّم عارا عليهم. كان ، حيث كان كبار الناس يوقارئين عند بعثة النبي 
الشعراء يجعلون الناس يحفظون أبياتهم عن ظهر غيب فقط. وإذا قيل لهم أن يملوها 
فكانوا يرون في ذلك إساءة إليهم، وكانوا يعتزون على أن قصائدهم تُحفَظ عن ظهر 



 48 

غيب. عندما نزل القرآن الكريم حدث فيهم تغيرُّ عظيم حتى لم يوجد في الصحابة 
لْقَلَمِّ ير مثقف بل كانوا مثقفين مئة بالمئة. فقال تعالى: أحد غ ، أي الَّذِّي عَلَّمَ باِّ

أن التغير العظيم الثاني الذي سيحدث بواسطة هذا الكتاب هو أن انتباه الناس 
فورا، وبدأ الصحابة بالكتابة  سيُصرَف إلى العلوم، فراجت الكتابة بعد بعثة النبي 

بتدريس الأطفال كلهم في المدينة حتى تعلّم كل طفل من   والقراءة. لقد أمر النبيُّ 
أطفال العرب، بل قد حُفظت الكتب اليونانية بواسطة الإسلام. باختصار، كثر 

 استخدام القلم لدرجة لا نظير لها في الأزمنة الخالية. 
قد يقول قائل هنا: ما علاقة ذلك بأفضلية القرآن؟ فليكن معلوما أنه من 

ثبات كمال القرآن وأفضليته أن يكون مخاطبوه علماء لا الجهال. يقول الضروري لإ
الله تعالى إنه سيحلّ زمن العلم بعد نزول القرآن، وسيصبح الناس خبراء في العلوم 
المختلفة، ومع ذلك سيبقى هذا الكتاب موجودا في العالم ويقُرأ ولن يغلبه أحد. 

العرب وغيرها لدرجة لا نظير لها في فبعد هذه النبوءة راجت تلك العلوم في بلاد 
 أي زمن خلا. 

 ترويج العلوم المتجددة

نْسَانَ مَا لمَْ يَـعْلَمْ النبوءة الثانية هي:  أي اقرأ هذا الكتاب باسم الله  عَلَّمَ الْإِّ
الذي علّم ما لم يعلّمه من قبل قط. ومن المعروف أنه حيثما تكثر الكتابة تكثر معها 

سُ أمورا جديدة. ولكن يمكن أن تكون هناك كتابات عبثية أيضا. العلوم ويبيّن النا
 لم يعرفها العالم من قبل.  -دينية أو دنيوية-يقول الله تعالى: سأعلّم الناس الآن أمورا 

فقد جاء القرآن الكريم بعلوم ليست في التوراة ولا في الإنجيل ولا في أيّ كتاب 
بواسطة القرآن الكريم. إن قواعد آخر. ثم بدأت العلوم الأخرى أيضا تنكشف 

الشعر وعلم المعاني والبيان وقوانين الصرف والنحو وغيرها لم تكن موجودة في العرب، 
فروّجها المسلمون. كان شغل العرب الجهال الشاغلُ هو النهب والسرقة. ولكنهم 



 49 

حملة اطلّعوا بعد نزول القرآن الكريم على علوم لم يعرفوها منذ آلاف السنين وصاروا 
علوم العالم كله. فقد قاموا بتراجم كتب العلوم الإغريقية ثم ترُجمت منها في أوروبا. 
عندما وصل المسلمون إلى إسبانيا ترجموا تلك الكتب ثم استفاد أهل أوروبا من هذه 

 التراجم. 
نْسَانَ مَا لَمْ يَـعْلَمْ باختصار، بدأت بعد:  في سلسلة التغيير حتى انتشر  عَلَّمَ الْإِّ

العالم ما لم يكن يعلم من قبل، وقد اخترع الناس علوما لم تكن موجودة من قبل، 
وأوجدوا مبادئ جديدة لكل العلوم مثل علم الأخلاق، علم النفس، العلوم، علم 
القضاء. كذلك اخترع المسلمون علم الرواية، وعلم الكلام، ودوّنوا قوانين الحكومة. 

قبل ولكن المفكرين الأوروبيين اعترفوا بأنفسهم أن كان القانون الروماني سائدا من 
القانون الإسلامي أفضل منه. اكتشف المسلمون علم الصحة، وعلم التصوف وعلم 
الرياضيات. باختصار، من ناحية بيّن القرآن الكريم أمورا لم يعرفها العالم من قبل، 

تواجهها لحظة ومن ناحية ثانية ظهرت علوم دنيوية لا يمكن للعلوم القديمة أن 
 واحدة. هذه الأنباء الثلاثة تكفي دليلا على كون القرآن الكريم كتاب الله. 

  ة أخرى على أفضلية القرآن الكريمشهاد

إضافة إلى النبوءات المذكورة آنفا يقدم القرآن الكريم شهادة رابعة على أفضليته 
، أي أن معارف هذا الكتاب وحقائقه تنكشف لَا يَمسَُّهُ إِّلاَّ الْمُطهََّرُونَ فيقول: 

فقط على الذين هم مقربون عند الله والذين طهّرهم الله بنفسه. لقد نزل القرآن في 
لغة كان الناس يعلمونها، إن كلماته هي نفسها التي يستخدمها الناس عادة. إن علماء 

يهم، وإنما عل تنكشفاللغة العربية موجودون في العالم، ولكن معارف القرآن لا 
تنكشف على الذين يؤمنون بكونه كلام الله، وينُشئون في أنفسهم الطهارة والنـزاهة. 
هل لإنسان أن يضع عن تأليفه شرطا أنه لن يفهم معانيه إلا من كان مقربا إلى الله؟ 
لا يسع أحدا أن يضع شرطا مثله عن تأليفه. فالكتاب الذي كان في لغة معروفة 



50

لا يكون مرتبطا بالقوى الدماغية والعلوم الظاهرية بل هو  ولكن انكشاف معانيه
منوط بالعلاقة بالله، فلا بد من الاعتراف بأنه من الله حتما وإلا كيف لا يكون 
انكشاف علومه منوطا بالعلوم والتدبر الظاهري؟ الغريب في الأمر أن مطالب جميع 

رفون لغة ذلك الكتاب. الكتب الإلهامية سوى القرآن الكريم تنكشف على الذين يع
ولكن هناك شرط عن القرآن الكريم أن علومه تنكشف على من كان على صلة 
صادقة بالله تعالى وإن لم يكن عالما كبيرا ظاهريا. فمثلا إن علوم التوراة والإنجيل والزند 

في أيدي العلماء بالعلوم الظاهرية ولكن علوم القرآن الكريم ظلت تنكشف  1أفستا
أيدي العلماء الروحانيين والأولياء فقط مثل السيد عبد القادر الجيلاني  دائما على

ومحيي الدين ابن عربي ومولانا الرومي، والإمام الغزالي والسيد أحمد السرهندي، 
وشهاب الدين السُهروردي، والشاه ولي الله وغيرهم. فهؤلاء هم الذين قدروا على فهم 

ك أن بعض العلماء بالعلوم الظاهرية أيضا ألفّوا علوم القرآن وتفهيمها الآخرين. لا ش
تفاسير للقرآن ولكنهم أخطأوا أخطاء كبيرة أدت إلى إضلال الناس. ولكن الصوفية 

 الذين كانوا على صلة بالله تعالى أصلحوا تلك الأخطاء على خير ما يرام. 
لقرآن بواسطة العلماء الروحانيينحل مُشكل ا

بًا فَظَنَّ أَنْ لَنْ  :نس فمثلا ورد في القرآن عن يو  وَذَا النُّونِّ إِّذْ ذَهَبَ مُغَاضِّ
... أي كان موقنا أننا لن نعرضه للعسر. يقول بعض (88 :)الأنبياء نَـقْدِّرَ عَلَيْهِّ 

أن يونس زعم أن الله لا يستطيع أن يبطش  لَنْ نَـقْدِّرَ عَلَيْهِّ المفسرين عن تعبير: 
هو: "لن  لَنْ نَـقْدِّرَ عَلَيْهِّ به. ولكن يقول محيي الدين بن عربي رحمه الله أن معنى 

موقنا أن الله تعالى لن يوقعه في عسرة بل  . أي كان يونس 2نضيّق عليه"
سيكون معه في كل مشكلة ومصيبة. 

1  الزندأفستا كتاب مقدس للزرادشيين. )المترجم(.

2 تفسير القرآن الكريم؛ لمحيي الدين بن عربي.  



51

ا في موضوع عصمة الأنبياء، ولكن الصوفية باختصار، قد تعثّر علماء الظاهر كثير 
عُصموا من ذلك بل قاموا ببحوث شيّقة جدا لإثبات عصمة الأنبياء. 

بن عربي رحمه الله عن خلق العالمكشف ا

يقول محيي الدين ابن عربي عن خلق العالم أنه قد علم في الكشف أن العالم 
اكتمل في عدة مئات من آلاف السنين، وبعد اكتماله بسبعة عشرة ألف عام وُلد 

طبقات الأرض، بينما قال  علمالإنسان. يقول الناس اليوم بأن هذا ثبت بواسطة 
محيي الدين بن عربي عن الإنسان في الفصل السابع من المجلد الأول في تأليفه 
نف من  الفتوحات المكية: هو آخر جنس موجود من العالم الكبير، وآخر صِّ

. المراد من المولدات الثلاثة هو الجمادات والنباتات والحيوانات. ويقول إن 1المولَّدات
 الثلاثة هو واحد وسبعون ألف سنة.  زمن المولدات

كذلك قال بعض الصوفيّة مستدلين بالقرآن الكريم إن الأرض كروية. فمثلا 
يقال عن "كولومبوس" إن فكرة السفر إلى أميركا خطرت بباله لسبب وحيد هو أنه 
كان قد سمع من مسلمي إسبانيا أن الأرض كروية. إذن، كتب الصوفية أن الأرض 

حاب العلوم الظاهرية لم يفهموا ذلك. كذلك كتب الصوفية كروية ولكن أص
كما أن   والأولياء عن بقاء النبوة أنه يمكن أن يأتي الأنبياء خادمين لرسول الله 

محيي الدين ابن عربي يعُدّ المسيح المقبل فردا من الأمة ونبيا أيضا. ولكن علماء 
الظاهر أنكروا ذلك. 

تحدي المسيح الموعود 

في العصر الراهن مثلا أن أصحاب العلوم الظاهرية لم يفهموا من القرآن انظروا 
شيئا، فأرادوا أن يحتموا تحت مظلة المعذرة وقالوا بأنه قد وردت في القرآن عدة أمور 
آمن بها الآخرون، وهذا لا يعني أن القرآن الكريم أيضا يصدّقها. ولكن المسيح 

، طبعة مصر.121، ص: 1الفتوحات المكية؛ لمحيي الدين بن عربي، المجلد  1



52

رآن الكريم، وأعلن إلى جانب ذلك دحض هذا الأمر وأثبت صدق الق الموعود 
وقال: دلُّوني على شيء يتعلق بالروحانية وليس مذكورا في القرآن الكريم، أو قدّموا 
اعتراضات تقع على ما قاله القرآن الكريم. واستنبط من القرآن الكريم معارف يعُجَب 

جعلوا  بها قراؤها بشدة متناهية، ويبُدون أسفهم على غفلة الناس وغباوتهم الذين
القرآن الكريم عرضة للاعتراضات لعدم فهمهم إياه. ولقد منّ الله تعالى على جماعة 

أيضا أن أفراد جماعته قادرون على بيان معارف القرآن التي  المسيح الموعود 
 هي خافية على الآخرين في العالم. 

كريم يقدم الدليل على ما يدّعيهالقرآن ال

ارف القرآنية التي كُشفت بواسطة المسيح الموعود إن أهم نقطة من العلوم والمع
  هي أن ما يدّعيه القرآن الكريم يقدم عليه دليلا بنفسه ولا يمد يده أمام الناس

بأن  للعون. وإلا ما فائدة كتابٍ يدّعي ولا يقدم دليلا؟ يقول المسيح الموعود 
من الله، وليس الكتاب الذي لا يحتاج إلى عون الآخرين هو وحده يمكن أن يكون 

الذي يدّعي ويترك الأمر الأصعب أي تقديم الدليل على الآخرين، لأن كل إنسان 
يستطيع أن يدّعي ولكن إثبات دعواه بدليل صعبٌ. 

م القرآن عديم النظير عن الأخلاقتعلي

هو أن تعليم الأخلاق الذي قدّمه  الأمر الثاني الذي بيّنه المسيح الموعود 
في ضوء  القرآن الكريم لا يمكن لأيّ دين في العالم أن يأتي بنظيره. فقد قدم 

علوم القرآن مبادئ الأخلاق التي لا يستطيع الخبراء البارعون في علم النفس 
المعاصرون أيضا أن ينبسوا ضدها ببنت شفة. بل قد عُلم أن كثيرا من الأمور 

المعارضون يعارضونها من قبل بدأوا الآن يؤيدونها بعد بيان المسيح التي كان 
تعليم الأخلاق من القرآن الكريم  . لقد استنبط المسيح الموعود الموعود 

نفسه وألقى ضوءا على أسئلة مثل: كيف تتولد الأخلاق الفاضلة، وما هي 



53

ق الفاضلة؟ العراقيل في سبيل الحصول عليها؟ وما هي وسائل التحلي بالأخلا
كل هذه الأشياء مستنبطا من القرآن الكريم وبذلك أثبت للعالم   فقد قدم 

 أفضلية الإسلام.
ات حقيقة النبوةإثب

حقيقة النبوة من القرآن الكريم. الكتب السابقة كلها  ثالثا: لقد أثبت 
ساكتة حول هذا الموضوع. فقد بعثتُ رسائل إلى كثير من القساوسة الكبار طالبا 

نهم أن يعرِّفوا النبوة بحسب الكتاب المقدس. فقال كبار القسس بأنهم لا يعرفون، م
حتى قال أحدهم: أكتبُ تعريف النبوة ولكن لا أدري أصحيح هو أم خطأ. أما 

فقد أثبت حقيقة النبوة من القرآن الكريم وقال بأنه إذا نزل  المسيح الموعود 
سميه نبيا وإلا فلا. والقسس الذين الوحي على أحد بشروط كذا وكذا يمكن أن ن

كتبوا شيئا عن النبوة فقد اكتفوا بالقول بأن النبي هو الذي يدلي بالنبوءات، وقالوا 
إلى جانب ذلك إنه قد ورد في الكتاب المقدس ذكر الذين أدلوا بالنبوءات ولكنهم 

قين. ولكن ما كانوا أنبياء، فلم يتمكّنوا من بيان الفرق بينهم وبين الأنبياء الصاد
ألقى الضوء في كتبه على هذا الفرق أيضا.  المسيح الموعود 

يمالترتيب العظيم في القرآن الكر

هو أن في القرآن الكريم ترتيبا عظيما،  الأمر الرابع الذي بيّنه المسيح الموعود 
ثم أثبت ذلك بينما كان الذين يسمون أنفسهم مسلمين ينكرون ذلك ويقولون بأنه 

 ة لآيات القرآن الكريم مع بعضها.لا علاق
ات عن المستقبل في القصص القرآنيالنبوء

هو: ليست في القرآن قصة.  الأمر الخامس الذي ذكره المسيح الموعود 
وهذا أمر عظيم قلب التفاسير القديمة رأسا على عقب. لقد أوردت التفاسير القديمة 
قصصا على كل صغيرة وكبيرة وسردت أمورا مضحكة لا يمكن أن يقبلها العقل 



54

فقال بأن الوقائع المذكورة في القرآن  البشري بأية حال. أما المسيح الموعود 
وءات وليست قصصا بل هي وقائع كان مقدرا لها أن تتحقق في الكريم كلها نب

 المستقبل وقد تحققت. 
يح لنبوءة تتحدث عن قرب القيامةالمعنى الصح

المفهوم الصحيح للنبواءت التي تتحدث عن قرب القيامة  سادسا: بيّن 
وفنّد ما كان شائعا من الأقوال اللاغية. 

دحض الأديان الباطلة كلها

أمر عظيم جدا ويستطيع كل  بع الذي قدّمه المسيح الموعود الأمر السا
إنسان أن يفهمه، وهو أن في القرآن الكريم دحض الأديان السابقة واللاحقة كلها. 
ما أسهل هذا الأمر الذي يبين أفضلية القرآن الكريم. كان بإمكان أتباع "برهمو 

مكان البروتستانت أن يقولوا: سماج" أن يقولوا: أين تفنيد مذهبنا في القرآن؟ وكان بإ
أيّ دليل يقدّمه القرآن الكريم ضدنا؟ بل كان بإمكان أتباع كل دين ومذهب أن 

. وهذا التحدي يطالبوا بذلك. ولكن لم يقبل أحدهم تحدي المسيح الموعود 
قائم على حاله الآن أيضا. وإذا طالب شخص منطقي بذلك عن دينه سوف نثبت 

الكريم فورا. تفنيد دينه من القرآن 
الكتاب الكامل بحد ذاته

هو أن القرآن الكريم ليس محتاجا  الأمر الثامن الذي بيّنه المسيح الموعود 
إلى أيّ كتاب آخر بل هو كامل بحد ذاته ويشمل جميع العلوم الضرورية. ولا 
يكتفي بدحض الأديان الباطلة فقط بل يقدّم أيضا كل ما هو ضروري. كان 

أن يختبروا هذا الادعاء أيضا لأنه قد تم الاطلاع على بعض الأخلاق بإمكان الناس 
والمواهب الجديدة فكان بإمكانهم أن يسألوا: أين ورد ذكرها في القرآن، ولكن لم 

ينهض أحد للمبارزة. 



55

يهب مراتب عليا للتقدم الروحاني كتاب

هو أن القرآن الكريم يتضمن مبادئ عليا لترقيات  الأمر التاسع الذي قدمه 
الإنسان الروحانية وقد فتُحت له أبواب قرب الله تعالى وأخُبر بكافة الخطط التي 

بواسطتها يمكنه نوال تلك الترقيات كلها. 
حقيقة البعث بعد الموت

حقيقة البعث بعد الموت، وما هي كيفية الجحيم ومن  عاشرا: أثبت 
ما هي أنواع المعاناة فيها؟ وبيّن أيضا: من الذين يكونون في الجنة؟ وما سيدخلونها و 

هي ملذاتها؟ وهل الجنة دائمة أم لا؟ باختصار، بيّن كل شيء يتعلق بهذا الموضوع 
ولكني لا أستطيع أن أقدم هنا أمثلة على تلك الانكشافات بل يمكن الرجوع إلى 

: "فلسفة تعاليم الإسلام" ولا سيما إلى كتابه  كتب المسيح الموعود 
وتأليفي: "الأحمدية" إذ قد ذكُر فيهما هذا الموضوع. 

تعريف المطهَّر

، هي "المطهَّر" لَا يَمسَُّهُ إِّلاَّ الْمُطَهَّرُونَ يجب التذكّر أن الكلمة المستخدمة في: 
وليست "الطاهر". والسبب في ذلك أن الطاهر هو الذي يحوز الطهارة نتيحة الزهد 

الورع، أما المطهَّر هو الذي يُجذب إلى الله تعالى بسبب صلة داخلية. ويمكن و 
الاطلاع على المطهَّر بواسطة قول الله تعالى أو فعله، وليس نتيجة عمل أحد أو 
بقول الناس. فانظروا مثلا أن الذين فسروا القرآن تفسيرا صحيحا كانوا حصرا أولئك 

أكُرموا بوحي الله وقربه وحا . لفتهم نصرته الذين
السؤال والرد عليه

هنا يمكن أن ينشأ سؤال وهو أنه قد ثبت بالأدلة أن القرآن الكريم أفضل من 
كتب الناس الأخرى من حيث المصدر، ولكن كيف يثبت أنه أفضل من الكتب 
الأخرى الإلهامية أيضا؟ وجوابه أنه أفضل من الكتب الإلهامية أيضا لأنه وإن كانت 



56

ن الله ولكن بعض الصفات لم تظهر في عصرها. فمثلا إذا كانت تلك الكتب م
الخيانة منتشرة على نطاق واسع في زمن من الأزمنة ظهرت على نبي ذلك العصر 
صفة إزالة هذه السيئة. وإذا كثرت الخشونة والقسوة في الناس ظهرت على نبي ذلك 

من الكتب  العصر صفة الرحمة والحب واللين واللطف. ولكن ليس هناك كتاب
السابقة أظهر صفةِّ "رب العالمين". فكان كتاب مثلا مُظهر صفتين أو أربع صفات 
أو خمس صفات، ولكن لم يسبق كتاب كان مظهر صفة رب العالمين. كذلك لم 
يكن هناك كتاب مظهر الكمال مثل القرآن الكريم، أو مظهر صفة الله "القيوم" 

كريم أن ينُسَخ. ولكن لما كان القرآن الكريم لأنه كان مقدرا لكل كتاب قبل القرآن ال
سيبقى إلى الأبد لذا ظهر فيه كلٌّ من هذه الصفات الثلاث. والصفات التي ظهرت 
في الكتب السابقة أيضا لم تظهر كلها في الكتب كلها، بل ظهرت في بعضها صفة 
واحدة وذكُرت بعضها في بعض الكتب الأخرى، ولكنها جُمعت كلها في القرآن 

 لكريم. إذن، القرآن الكريم أفضل من حيث المصدر أيضا. ا
الحَْمْدُ للَِِّّّّ فاَطِّرِّ السَّمَاوَاتِّ وَالْأَرْضِّ لقد ذكر القرآن الكريم هذا الموضوع قائلا: 

إِّنَّ  جَاعِّلِّ الْمَلَائِّكَةِّ رُسُلًا أوُليِّ أَجْنِّحَةٍ مَثْنَى وَثُلَاثَ وَرُبَاعَ يزَِّيدُ فيِّ الْخلَْقِّ مَا يَشَاءُ 
 .(2 :)فاطر اللََّّ عَلَى كُلِّّ شَيْءٍ قَدِّيرٌ 

أي الحمد والشكر لله مُظهر كمالات السماء والأرض، وهو يرسل لإظهار 
من عدة أنواع. من  بالملاذ معهمالكمالات ملائكته الذين لهم عدة أجنحة أي يأتون 

أجنحة مثنى  ذاتمعاني الجناح: الملاذ والحماية أيضا. والملائكة التي تنـزل تكون 
وثلاث ورباع، ويزيد الله في خلقه بقدر ما يشاء، أي يزيد في أجنحتها بحسب 

 مقتضى الأمر. 
لقد قيل هنا إن الحمد كله لله خالق الأرض والسماء. وفي ذلك إشارة إلى أن 

القرآن أسباب ظهور كمالات السماء والأرض، وبحسب ذلك ينـزل  في نزول



57

الملائكة. إذن، إن نزول القرآن الكريم يشمل جميع الصفات التي يرتبط بها هذا 
. الحق أنه ما لم يجتمع فاَطِّرِّ السَّمَاوَاتِّ وَالْأَرْضِّ العالم، وبواسطته ظهرت صفة: 

من كل النواحي. لا يمكن القول: "الحمد  العالم كله على مركز واحد لا يمكن حمد الله
لله" ما لم تظهر صفة "رب العالمين" من حيث العالم كله. لذلك قال تعالى أن التعليم 

. وكان قد أتى من قبل يزَِّيدُ فيِّ الْخلَْقِّ مَا يَشَاءُ الذي جاء الآن قد جاء بحسب: 
كريم فقد وُضعت فيه لإظهار كمالين أو ثلاث أو أربع كمالات، أما نزول القرآن ال

أسباب ظهور كمالات الأرض والسماء. 
صفات الله ومظاهرها

هنا يجب التذكّر أيضا أن ذكر صفة في كتاب أمرٌ وكونه مظهرا لتلك الصفة أمر 
آخر. لقد ورد ذكر صفة رب العالمين في كتب أخرى أيضا ولكنها لا تدّعي كونها 

وَإِّنَّهُ مظهرا لتلك الصفة. أما عن القرآن الكريم فيقول الله تعالى بكل وضوح: 
، أي قد نزل هذا الكتاب بناء على صفة (193 :لشعراء)ا لتَـَنْزِّيلُ رَبِّّ الْعَالَمِّينَ 

"رب العالمين". وما دام هذا الكتاب يخاطب العالمين كلها لذا ذكُرت فيه الصفات 
كلها. فالقرآن الكريم مظهر صفات الله كلها. 

 الأفضلية من حيث الجمال الظاهري

فوّقه على ( هو ت12هناك وجه آخر للأفضلية )وقد سبق أن بيّنتُه تحت رقم 
الأشياء الأخرى من حيث الجمال الظاهري لأن الإنسان بطبيعته يختار ما كان 
يفوق من حيث الجمال الظاهري من بين الأشياء المماثلة. بل الشيء الأفضل من 
حيث الجمال الظاهري هو الذي يجذب الإنسانَ إلى نفسه قبل كل شيء. عندما 

يلا جمالا ظاهريا أيضا. بل وجدته جميلا تدبرت القرآن من هذا المنطلق وجدتهُ جم
لدرجة أن سعى أهل أوروبا إلى محو جماله بكل ما كان في وسعهم ولكنهم خابوا 

وخسروا. لقد اختار أهل أوروبا أربعة طرق لمحو هذا الجمال: 



58

 أربعة اعتراضات للمسيحيين

 قالوا بأن أسلوب القرآن الكريم سخيف جدا، والعياذ بالله. الأول: 
 قالوا بأن فيه كلمات غير عربية كثيرة. الثاني: 
 قالوا بأن فيه تكراراً غير مبرر إذ يكرر الكلام بلا جدوى. الثالث: 
قالوا بأنه لا ترتيب في مضامينه، إذ يبدأ بإيراد الأحكام ثم يتطرق في المكان الرابع: 
  المواعظ، ثم تُذكر الحروب، ثم ينُهَر المنافقون في الوقت نفسه. نفسه إلى

الاعتراضات ليست صحيحة كما سأبيّن لاحقا بل إن حسن القرآن ولكن هذه 
الكريم الظاهري أيضا يجعله أفضل من كتب العالم كلها، وهذه الأفضلية ثابتة من 

 عشر مزايا. 
 فصاحة لغة القرآن الكريم

إن مزية القرآن هذه كبيرة لدرجة أن اعترف بها ألد أعدائه أيضا. أما العرب فقد 
استسلموا أمامها وعجز أمامها كبار الأدباء. وأسرد لكم حادثا حول هذا الموضوع. 
كان لبيد1 من فحو ل الشعراء العرب السبعة المعروفيّ جدا. كان يعارض الإسلام 
في البداية ثم آمن بعد ذلك، بعد إسلامه  كان يقرأ القرآن بكثرة وترك نظم الأشعار. 
ذات مرة كتب عمر  في عهد خلافته رسالة إلى المغيرة بن شعبة )والي الكوفة( 
أن يرسل إليه أجمل أشعار وليجمعها شعراء معروفو ن في منطقته. اختار المغيرة بن 
شعبة شاعرين هما الأغلب2 ولبيد وقال لهما بأن الخليفة أمر أن تكتبا له بعض 
الأبيات. فنظم الأغلب قصيدة وقال لبيد بأني تركتُ نظم الأبيات منذ أن آمنتُ. 
وعندما ألُنِّح عليه بذلك كتب بضع آيات من سورة البقرة وقال: لا أعلم شيئا سواها. 

1 الشاعر لبيد بن ربيعة العامري، وهو من شعراء المعلقات، وقد أسلم وكان من الصحابة. )المترجم(
2 الأغلب بن عمرو العجلي، من الشعراء المخضرمييّ؛ وكان معروفا بنظمه الأرجاز الطويلة. 

)المترجم(



 59 

، لم شيئا سواها. لقد عاقب المغيرةُ لبيدا وشفع للأغلبَ عند عمر وقال: لا أع
استمتع بقول لبيد كثيرا وقال ما مفاده: ما قاله لبيد يدل على إيمانه  ولكن عمر 

 بأنه مع كونه شاعرا كبيرا وقديرا يستحيي أن يتفوه بكلمة سوى القرآن الكريم. 
يد القرآن من قبل حين كان يعترض النصارى على ذلك ويقولون: ألم يسمع لب

يعارض الإسلام؟ والحق أنه قال ذلك مدفوعا بالطمع. ولكن دليلهم هذا يعرض 
المسيحيةَ نفسها للاعتراض لأن الناس يقرؤون الإنجيل مرارا ويسمعون مواعظ 
المسيحيين كثيرا ولا يؤمنون بالمسيحية، ثم يؤمنون بها في وقت من الأوقات، فهل 

الطمع؟ بل من الطبيعي جدا أن ينكر المرء أمرا ثم عندما ينكشف يؤمنون بها بدافع 
عليه صدقه يؤمن به. هذا يحدث في كل دين. إن كثيرا من الناس ينضمون إلى 
الهندوسية، فهل يقال لهم بأنكم سمعتم عن الهندوسية إلى مدة طويلة ولم تنضموا 

هٍ بكل معنى الكلمة ولا إليها، فهل انضممتُم إليها الآن نتيجة الطمع؟ هذا دليل وا
 يمكن أن يقدّمه أحد إلا إذا كان هو طامعا بنفسه. 

تؤلَّف في العالم كتبٌ جيدة بشكل عام وتنال القبول أيضا، ولكن يجب الانتباه 
هل من كتاب أعلن مؤلفه سلفا أنه سيكون أعلى وأفضل من الكتب كلها وسينال 

ن يكتب كلاما مثل شكسبير. من قبولا واسعا؟ يقول أهل أوروبا إنه ليس لأحد أ
غرائب قدرة الله أنه منذ أن بدأ الأوروبيون يوجهون الاعتراضات إلى القرآن الكريم 
تشكَّلت مؤسسات تعترض على عبارات شكسبير. ولكن لو قبلنا جدلا أنه كان 
كاتبا بارعا فيجب أن نرى هل قال عند الكتابة أن كلامه سيكون أفضل وأعلى 

لم يقل هذا مطلقا، بينما قال القرآن الكريم من البداية أن العالم من غيره؟ كلا، 
سيعجز عن منافسته. لقد قرأتُ كتابا ألّفه "بينيت" يقول فيه بأنه عندما ألّفه حسب 
في نفسه أنه سينال قبولا واسعا، ولكن بدأ ناشروه يتلكأون ولم يقدره عامة الناس 

قبولا أم لا. ولكن القرآن الكريم قال أيضا. إذن، لا يعرف أحد هل سينال تأليفه 
 سلفا أن هذا الكتاب أفضل الكتب وسيبقى الأفضل إلى الأبد. 



 60 

بلاد العرب على البراعة في اللغة. وقد نزل القرآن فيها وفي لغة مدار كمال  كان
ا بحيث غيّر مجرى كلام العرب كليا فاختاروا أسلوب القرآن.  أهلها، وأحدث تغيرُّ

تابتهم أيضا بحيث تلاشى الأسلوب القديم وسار الجميع على وتغيّر أسلوب ك
 أسلوب القرآن الكريم. 

يقول البعض عن هذا الوضع أن هذا ما كان متوقعا أن يفعله المؤمنون بالقرآن. 
ولكني أقول: لماذا لم يفعل ذلك المؤمنون بالكتاب المقدس والإنجيل والفيدات، إذ 

 من الله تعالى؟كان هؤلاء أيضا يحسبون تلك الكتب 
 كلمات أجنبية في القرآن

الاعتراض بورود كلمات من لغات أجنبية في القرآن أيضا ليس صحيحا. لا 
من كلمات من لغات أخرى. كان  -سواء أكانت جديدة أم قديمة-تسلم لغة 

الاعتراض في محله إن لم تكن تلك الكلمات مستخدمة في العربية وقال العرب بأنهم 
لما كان العرب يفهمون تلك الكلمات وكانت متداولة بينهم وصارت لا يفهمونها. ف

جزءا من العربية فلا اعتراض عليها وإن كانت من لغة أجنبية. بل أقول بأنه وإن 
كان القرآن وحده أدخل تلك الكلمات في العربية فإن هذه الظاهرة تدل على قوة 

ذي لا يتسم كلامه بالقوة القرآن الكبيرة أن تلك الكلمات راجت بين العرب لأن ال
والقدرة لا يُـتَبنىَّ كلامُه. لذلك يقال بأنه لو أخطأ ضليع في اللغة في كلامه لقبله 
الناس كاختراع ولن يحسبوه خطأ، لأنه يتقن اللغة إتقانا كاملا. إذن، لو وردت في 
القرآن الكريم كلمات جديدة وصارت جزءا من العربية فهذه معجزة أخرى للقرآن 

يم. ولكن ليس صحيحا أن في القرآن كلمات أجنبية. الحق أن منشأ هذا الخطأ الكر 
هو أن بعض الكلمات في العربية والعبرية متماثلة، بل بعض التعابير أيضا اختلطت 
مع بعضها. وبالنتيجة فهُم خطأ أن في القرآن كلمات أجنبية. فمثلا هناك كلمة 

، فمن الخطأ القول إن القرآن أخذها من "فرقان" ومشتقاتها كلها موجودة في العربية
 لغة أخرى. كذلك يعترضون على كلمة "رحمن" مع أنها كلمة عربية. 



 61 

 حقيقة كلمة "رحمن"

وَإِّذَا قِّيلَ الحق أن الباحثين الأوروبيين ارتكبوا هذا الخطأ نتيجة سوء فهم آية: 
، فيقول المعترضون بأن هذه (61 :)الفرقان لَهمُُ اسْجُدُوا لِّلرَّحْمَنِّ قاَلُوا وَمَا الرَّحْمَنُ 

الآية شهادة على أن كلمات أجنبية وردت في القرآن فعلا لأن العرب قالوا: لا 
ندري ما الرحمن. لو لم تكن هذه الكلمة غير عربية لما قالوا ذلك. ولكن الحق أن 

بل على  المعارضين لم يفهموا معنى هذه الآية. الكفار لم يعترضوا على كلمة "رحمن"
مصطلح قدّمه القرآن الكريم من خلال كلمة رحمن. لقد قدّم القرآن الكريم هذا 
المصطلح الجديد الذي لم يكن متداولا في العرب، كما أن "الصلاة" كلمة عربية 
ولكن القرآن الكريم قدّم صلاة اصطلاحية فكان بإمكان الكفار أن يقولوا بأنهم لا 

 يعرفون ما هي الصلاة. 
عترض هؤلاء الناس على مصطلح إسلامي في الحقيقة، وقالوا بأنهم لا إذن، ا

يعرفون معناه الذي يبينه القرآن. والمعلوم أن المصطلح الجديد يكون ضروريا للعلم 
وَمَا أرَْسَلْنَا مِّنْ رَسُولٍ الجديد، ومثال ذلك كما ورد في القرآن الكريم من ناحية: 

، وورد في سورة هود أن معارضي شعيب قالوا له: (5 :هيم)إبرا إِّلاَّ بِّلِّسَانِّ قَـوْمِّهِّ 
 ُيَا شُعَيْبُ مَا نَـفْقَهُ كَثِّيراً ممَِّّا تَـقُول ولكن هذا لا يعني أن شعيب (92 :)هود .
   كان يتكلم بلغة ما كانوا يفهمونها بل المراد أنهم لم يفهموا ما كان يبيّنه شعيب
  .من أمور دينية وما يقدمه من المسائل 

  استخدام كلمة "رحمن" عند العرب

الكلمات التي استخدمها القرآن الكريم كانت متداولة بينهم من قبل بما فيها كلمة 
 وَقاَلوُا لَوْ شَاءَ الرَّحْمَنُ مَا عَبَدْنَاهُمْ "رحمن" أيضا. لقد ورد في القرآن الكريم: 

، باختصار كانوا يستخدمون كلمة "رحمن" ولكن القرآن وصف (21 :)الزخرف
الرحمن بأنه مَن ينُعم بغير جُهد. وهذا ما لم يقبله هؤلاء الناس لأن قبوله كان يبُطل 



 62 

لا يعني أن العرب لم يعرفوا كلمة "الرحمن"،  وَمَا الرَّحْمَنُ شركَهم. إذن، إن التعبير: 
لون المصطلح الذي قدّمه القرآن الكريم. إذن، إن بل المراد من ذلك أنهم ما كانوا يقب

فصاحة القرآن الكريم دليل بيّن على حُسنه. وإن فصاحة القرآن الكريم هذه متقدمة 
لدرجة أن تأثيرها لا يزال موجودا إلى اليوم على علم الأدب، وقد وضعت تقدُّمَ اللغة 

يمدحون القرآن الكريم العربية على طريق معين حتى كان المؤلفون المسيحيون أيضا 
وأدُخلت أجزاء القرآن الكريم كنماذج أدبية في مناهج مدارسهم. إن جعل الناس في 
 بلد جاهل مشغوفين في كتاب وعشاقا له وتحويل الجهال إلى العلماء ليس أمرا عاديا. 

  القرآن الكريم هو الأعلى ترتيب

إن مزية القرآن الكريم الثانية الظاهرية هي ترتيبه الأعلى. إن الترتيب الأعلى لا 
يتعلق بحد ذاته بالروحانية، لأن الترتيب وحده يوجد في كلام الإنسان أيضا. ولكن 

الترتيب مزية ظاهرية تِعل الكلام جميلا. والقرآن الكريم أفضل لا يمكن الإنكار أن 
منطلق هذه المزية أيضا. يبدو في الظاهر أنه كلام يعوزه من الكتب الأخرى كلها من 

لوجد أنه يتحلى بترتيب من الدرجة العليا. بل  فيهالترتيب ولكن إذا أمعن المرء النظر 
حيثما يتراءى عدم الترتيب في بادئ الرأي يوجد في المكان نفسه الترتيب من الدرجة 
العليا. وهذه هي المزية الكبرى للقرآن الكريم. لا يمكن لأحد في العالم أن يؤلف كتابا 

تيب الأعلى عند التأمل يبدو عديم الترتيب في الظاهر ولكن يظهر للعيان فيه التر 
والتدبر. فمن منطلق هذا الحسن أيضا ليس القرآن مماثلا لكتبٍ أخرى بل هو أفضلها 
لأن اتبّاع الترتيب المعروف أمر عادي وكل عاقل يستطيع أن يفعل ذلك. أما القرآن 

 الكريم ففي ترتيبه بعض المزايا التي لا توجد في كتب أخرى، وتلك المزايا هي: 
 ايا في ترتيب القرآنبعض المز

إن ترتيبه مخفي عن الأعين في الظاهر ولكن بالتأمل والتدبرّ يظهر للعيان (: 1)
ترتيب دقيق جدا ولا نظير له في أيّ كتاب بشري، بمعنى ألا يكون فيه ترتيب في 



63

الظاهر ولكن بالتدبر والتأمل يلاحَظ الترتيب المبني على التسلسل والدقة الكبيرة 
 والفلسفة. 

لا أستطيع في الوقت الحالي أن أضرب أمثلة على الترتيب القرآني لأن كل مكان 
بيّنتُ ترتيبه يمكن أن يقال بأني اخترتهُ بوجه خاص. قلتُ لبعض الإخوة أن 

عرف عامة الناس الترتيب فيه بل تبدو لهم الجمل غير يستخرجوا لي أيّ مقطع لا ي
مترابطة في الظاهر ولكن من المؤسف أن مطالعتهم لم تكن واسعة فلم يقدروا على 
تقديم أيّ مثال على ذلك. أما أنا فلم أستطع أن أستخرج مقطعا مثله بسبب 

 إصابتي بالصداع وإلا لبيّنتُ مدى دقة الترتيب في القرآن.
القرآن الكريم يبيّّ معانيه بحسب علم النفس دون أن يشير إلى ترتيبه. والسؤال ( 2)

أو الحاجة التي تقُدَّم بمناسبة يردّ عليها في الآيات التالية، بمعنى أن كل آية تالية تمثّل 
جوابا على أسئلة تنشأ من الآيات السابقة. ولا يوجد هذا الترتيب الدقيق في أي 

عن الكتاب المقدس:  كتاب آخر. يقول لوثر
The Gospels do not keep order in their account of miracles and 

deeds of Jesus. This is of small moment. When there is a dispute 

about Holy Writ and no comparison is possible let the matter drop. 

Emil Ludwidg in his book "Son of Man" says: Almost all the

contradictions arise out of the disorderly nature of the reports. 

These Gospels, the four main sources of the knowledge, 

contradict one another in many respects and are upon some points 

contradicted by the scanty non-Christians Authorities. 

Moreover, there is confusion in serial arrangement, a confusion, 

which has been deplored through-out centuries. 1 

أي لم يتم الاهتمام بترتيب الأحداث في الأناجيل، فكلما يحدث شجار بشأن 
بياناته ولم يتمكن المرء من حلها وجب  تركه. 

1 The Son of Man, Emil Ludwig. Garden City Publishing, 1928. p. xi-xii 



64

الحالي نجده  الإنجيل إن( كتابا وقال فيه Emil Ludwidg) إميل لودفيغ ألّف لقد
" إن التعارض الذي نجده آدمبلا ترتيب تماما. وقال معلّقا على ذلك في كتابه: "ابن 

فالأناجيل التي هي المصادر  .الأحداثفي الأناجيل إنما سببه هو عدم الترتيب في 
 عدة أمور، وقد عدّها ، تتعارض بيانات بعضها مع بعض فيلعلمنا الأربعة الكبرى

بينها. وإضافة إلى ذلك هناك مشاكل  فيماالمؤلفون غير المسيحيين أيضا متعارضة 
كثيرة في ترتيبها أيضا لدرجة أنّ المسيحيين أيضا لا يزالون يتأسفون عليها منذ قرون. 
كذلك إذا قرأنا الفيدات لا نجد فيها أيّ ترتيب قط ولا تعُلم طبيعة العلاقة بين 

 حادث وآخر.
 كثرة المعارف والحقائق في آيات وجيزة

الميزة الثالثة التي تُبرز حسن القرآن الكريم الظاهري هي كون مضامينه مفصّله  (3)
كثيرة. ويعمل فيها علم الكلام وعلم   معانيمع الإيجاز. فآية واحدة تبيّن معارف و 

نبوءات عن المستقبل. التاريخ وعلم الأوامر والنواهي عمله في آن معا، وفيها ال
فبسبب هذه الميزة فإن القرآن الكريم موجَز جدا من ناحية، ومن ناحية ثانية إن 
المعارف العظيمة التي ذكُرت فيه لا توجد في الكتاب المقدس ولا في كتب إلهامية 
أخرى. لقد ذكرتُ مثالا واحدا آنفا أن آية وجيزة تشمل ثلاث نبوءات عظيمة، 

قرآنية سوف يتضح لكم هذا الأمر. ولمزيد من الشرح والتفصيل ولكن خذوا أي آية 
 آخذ الآية الأولى نزولا. 

 اقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ تفسير رائع لـ 

سْما ربَاّكَ الَّذاي خَلَقَ  يقول الله تعالى:  نْ عَلَقٍ  *اقْ رأَْ باا نْسَانَ ما اقْ رأَْ  *خَلَقَ الإا
لْقَلَما  *وَربَُّكَ الَأكْرَمُ  نْسَانَ مَا لََْ يَ عْلَمْ  *الَّذاي عَلَّمَ باا . في هذه الآيات عَلَّمَ الإا

سْما ربَاّكَ الَّذاي خَلَقَ  :القليلة أشُير أولا إلى التاريخ، بحيث قال  أي  اقْ رأَْ باا
فر التثنية:  إذا بدأت بالقراءة سماّ بالله أولا. وفي ذلك إشارة إلى أقُايمُ ما ورد في سا



 65 

يها  ها، فَ يُكَلاّمُهُمْ باكُلاّ مَا أوُصا ي فيا فَما ثْ لَكَ، وَأَجْعَلُ كَلَاما نْ وَسَطا إاخْوَتِاامْ ما لَهمُْ نبَايًّا ما
ي أَ * باها.  سْاْ ي الَّذاي يَ تَكَلَّمُ باها باا نْسَانَ الَّذاي لاَ يَسْمَعُ لاكَلَاما  نَا أطُاَلابُهُ.وَيَكُونُ أنََّ الإا

ثْنايَة ال)  (19-18:  18ت َّ
سْما ربَاّكَ ففي:  مثيل موسى، وذكُر  أشُير إلى النبوءة المذكورة وأعُلن كونه  باا

ه إلى وجوب تبليغ الدعوة. هناك كلام لقراءة  اقْ رأَْ استمرار النبوة. وفي كلمة:  وُجاّ
المرء بنفسه ولا يكون للقراءة على الآخرين، ولكن الله تعالى يقول عن هذا الكلام 
ه إلى العالَ كله، فاذهبْ واقرأه على الناس كلهم. ففي ذلك أشير إلى تبليغ  بأنه موجَّ

 دعوة الإسلام. 
هو أنك ستواجه مشاكل جمةّ في  الَّذاي خَلَقَ ربَاّكَ والأمر الثالث المذكور في: 

سبيل تبليغ هذا الكلام ولكن عليك أن تقرأه باسم ربك الذي خلق الإنسان. وفي 
ذلك إشارة إلى أن هذا الكلام ليس لبني إسرائيل أو أهل الهند، بل هو ل  "الإنسان". 

كبيرة فكم   واجهوا مصائب ومصاعب واحداولكن ما دام أولئك الذين خاطبوا قوما 
من المصائب ستواجهها أنت الذي تخاطب العالَ كله، ولكن عليك ألا تخاف شيئا 

ه إلى العالَ كله وسيعارضك  هذالأن هذا الكلام نزل من ربك. فمع أن  الكلام موجَّ
العالَ كله ولكن ربك سيكون معك. وإضافة إلى ذلك تذكّر أيضا أنك ستنال التقدم 

 من يهب التقدم رويدا رويدا وتدريجا. رويدا رويدا لأن الرب هو 
نْ عَلَقٍ والأمر الرابع المذكور هو:  نْسَانَ ما ، وفي ذلك وجّه أنظار خَلَقَ الإا

الإنسان إلى أن ولادته ضعيفة جدا فأنّّ له أن يكتشف وسائل تقدّمه بنفسه؟ 
إلى أن الإنسان خُلق من علق، أي أوُدع عنصر العلاقة  وثانيا: لفت أنظار النبي 

 بالله تلقائيا، وهذا الأمر سيساعدك فعليك ألا تقلق ولا تقنط أبدا. 
باختصار، في آية وجيزة ذكُر التاريخُ وعلم الكلام وواجبُ التبليغ وخلق الإنسان 

 وقواه الخفية. ولَ ينته الأمر هنا بل ذكُرت علوم كثيرة أخرى. 



 66 

 ع في القرآن الكريمالسج

السجع ملحوظ في عبارات القرآن الكريم. وإذا اختلّ المضمون نتيجة السجع  (4)
لا يكون السجع محمودا، ولكن عبارات القرآن الكريم تتسم بصفة أنها لا تحافظ 
على عظمة المضمون فقط مع كونها مبنية على السجع بل تنكشف معارف جديدة 

 مَا يُسَباّحُ للها سورة الجمعة حيث يقول الله تعالى:  أيضا. ومثالا على ذلك أقدّم
وسا الْعَزايزا الحَْكايما  مَاوَاتا وَمَا فيا الَأرْضا الْمَلاكا الْقُدُّ ي بَ عَثَ فيا  *فيا السَّ هُوَ الَّذا

مْ وَيُ عَلاّمُهُمُ الْكاتَابَ وَالحاْكْمَةَ وَإانْ  مْ آيَاتاها وَيُ زكَاّيها لُو عَلَيْها هُمْ يَ ت ْ ن ْ ياّيَن رَسُولاا ما الْأُماّ
ي ضَلَالٍ مُبايٍن  نْ قَ بْلُ لَفا ا يَ لْحَقُوا بِاامْ وَهُوَ الْعَزايزُ  *كَانوُا ما هُمْ لَمَّ ن ْ وَآخَراينَ ما

 .(4-2)الجمعة  الحَْكايمُ 
على الاعتدال في هذه الآيات. معلوم أن هذا الكلام نثرٌ  حُوفظانظروا كيف 

ولكنه يبدو كأنه منظوم، ومع ذلك ليس فيه حرف زائد. الشاعر يضطر إلى تقديم 
 الكلمات أو تأخيرها نظرا إلى الوزن، ولكن هذا لَ يحدث في القرآن. 

ذلك الزمن ويبدو كأنها شعرٌ، وقد تم الاهتمام الآيات المذكورة تتحدث عن 
بالاعتدال فيها للحفاظ على الوزن، وجيء بعبارة ذات السجع ولكن لَ يحدث 

 الخلل في الترتيب، وليس فيها حرف زائد بل كل شيء جاء في محله المناسب. 
   تفسير الآيات الأولى من سورة الجمعة

مَاوَاتا وَمَا فيا الَأرْضا يُسَباّحُ للها مَا يقول الله تعالى:  أي كلّ شيء  فيا السَّ
وسا الْعَزايزا الحَْكايما يثُبت أن الله بريء من كل عيب. ثم يقول:  ، هنا الْمَلاكا الْقُدُّ

جاءت كلمة "الحكيم" في الأخير بمقتضى السجع، ولو ورد "الملك" في الأخير لما 
النحو. صفة الله الأولى التي ذكُرت  استقام الوزن، لأن المضمون التالي جار على هذا

هنا هي "الملك"، ومهمة الملك أن يُصدر أوامر لرفاهية الرعية وبحبوحتهم. لذلك 
هُمْ  :قال  ن ْ ياّيَن رَسُولاا ما فما دام الله مَلك العالَ كله،  هُوَ الَّذاي بَ عَثَ فيا الْأمُاّ



 67 

وعيّن نائبا له. ولكن لَ يعيّن لذلك بعث لتبليغ الأحكام إلى رعيته في الأميين رسولا 
 هذا النائب من الخارج بل منكم حصرا. 

مْ آيَاتاها الصفة الثانية المذكورة هي: "القدوس"، فقال عنها:  لُو عَلَيْها يَ ت ْ
مْ  ، فهو يريد أن يكون كل ما يتعلق به زكيا وطاهرا لذا أرسل رسوله بآياته وَيُ زكَاّيها

طهارة ذهنية وروحانية. أي يطهّر ذهن الناس أولا ليتلوها على الناس، ويخلق فيهم 
 بتعليمهم آيات الله ثم يزكّيهم أي يطهّر أعمالهم. 

. من وَيُ عَلاّمُهُمُ الْكاتَابَ الصفة الثالثة المذكورة هي: "العزيز"، فقال عنها: 
الواضح أنه لا يمكن لأحد أن يعلّم ما لَ يكن له تلاميذ. لأن من معاني "العزيز" 

لب لذا فقد قال الله مقابل ذلك بأننا سوف نعطيه جماعة سيعلّمهم ويهبه الغلبة الغا
 على العالَ لأنه أرسله بمقتضى صفته "العزيز". 

أي سيعلّمهم  الحاْكْمَةَ وَ "الحكيم" كصفة رابعة، وقال عنها:  ثم ذكر 
ي ضَلَالٍ مُباينٍ الحكمة.  نْ قَ بْلُ لَفا صحيح أن هؤلاء الناس كانوا في  وَإانْ كَانوُا ما

 ضلال من قبل ولكن هذا الرسول سيجعلهم يؤمنون بِذا الكتاب. 
ا يَ لْحَقُوا بِاامْ وَهُوَ الْعَزايزُ الحَْكايمُ ثم قال:  هُمْ لَمَّ ن ْ أي هذا الرسول  وَآخَراينَ ما

: سيعلّم بعض الناس الآخرين أيضا الذين لَ يلحقوا بِم إلى الآن. قد يقول أحد
الترتيب؟ إذ قد أعيدت الكلمات  هذايقال إن في عبارة القرآن الكريم سجع ولكن ما 

نفسها التي وردت من قبل، وقد جيء بِا من أجل السجع فقط. ولكن لو تأملنا 
فيها لتبين أنه كان من المفروض أن ترد هذه الكلمات نفسها. والسبب في ذلك أنه 

هُمْ لَمَّ عندما قيل:  ن ْ أن هذا الرسول  ا يَ لْحَقُوا بِاامْ وَهُوَ الْعَزايزُ الحَْكايمُ وَآخَراينَ ما
سيعلّم قوما آخرين أيضا لما يلحقوا بِم، وبذلك قد أخبر أنه سيكون بين الموجودين 
الآن وبين "الآخرين" فاصل زمني وسيأتي الآخرون بعد فترة من الزمن. كان المراد 

ين المسلمين بعد فترة من الزمن ثم يعلَّم من ذلك أن القرآن الكريم سوف يرُفع من ب



 68 

را لما كانت هناك حاجة لبيان ذلك، إذ  للآخرين. ولو لَ يكن الفاصل الزمني مقدَّ
من المعلوم أن الأولين يعلّمون الآخرين بطبيعة الحال. بل السبب وراء هذا الذكر 

ل مُ فيه القرآنَ هو أنه كان مقدرا أن يأتي زمان يتلاشى فيه علم القرآن وسيعلَّم العا
 . مجددا بواسطة محمد رسول الله 

من الواضح تماما أن الفاصل الزمني بين الأولين والآخرين سينتج عن نقص ما، 
الْعَزايزُ وإن إقامة الأمر لا يمكن بدون إزالة ذلك النقص. فقد بيّن الله تعالى بقوله: 

سلام الظاهرية وتقدّمهم أن هذا الفاصل سيحلّ بسبب غلبة أعداء الإ الحَْكايمُ 
العلمي وفي مجال الفلسفة والعلوم، وسيترك المسلمون القرآن الكريم متأثرين بِم، 
ولكن الله تعالى سيهب المسلمين غلبة مرة أخرى لأنه عزيز. ولما كان مقدّرا أن ينال 
الآخرون أيضا الُحكمَ وكان رعبهم سيستولي على المسلمين وستُكتشف العلوم التي 

طتها ستُشنّ الهجمات على الإسلام، لذا يقول الله تعالى بأنه يظُهر عندئذ بواس
صفته العزيز والحكيم ويهب المسلمين غلبة على غيرهم وسيدحض العلوم المناهضة 
للقرآن الكريم لأن الغلبة الحقيقية إنما هي لله تعالى وهو المصدر للعلوم كلها، فسيقيم 

 أخرى على الرغم من وجود تلك الفتن.  في العالَ مرة تعليم رسول الله 
باختصار، إن تكرار الكلمات ليس من أجل السجع فقط بل سببه هو الترتيب 

 الذي كان مطلوبا هنا. 
 التوازن الدقيق في الآيات القرآنية

الميزة الظاهرية الخامسة في القرآن الكريم هي التوازن الدقيق في كلماته بحيث ( 5)
أنها تشبه النظم مع كونها نثرا في بادئ الرأي. وهذا الأمر يجعل عباراته جميلة لدرجة 
لَ يقدر أيّ كتاب على تقليده إلى يومنا هذا، وإن كان هناك تقليد فهو ناقص. ولما 

عن ظهر غيب لذا كان ضروريا أن يكون إما بصورة  كان القرآن الكريم سيُحفظ
الشعر أو مماثلا له. لقد أنزله الله تعالى بحيث يمكن حفظه سريعا ولا يمكن حفظ 



 69 

أيّ كتاب آخر بالسرعة نفسها. وسبب ذلك يعود إلى توازن كلماته لدرجة أنْ 
 يُخلب لُبّ الإنسان عند قراءتِا. 

 كثرة ذكر الله في القرآن الكريم

الميزة السادسة للقرآن الكريم هي كثرة ذكر الله فيه لدرجة أنه عندما يفتح  (6)
الإنسان القرآن الكريم، يبدو له كأنه مليء كله بذكر الله. لذا فإن كثيرا من المعارضين 

كانوا   في مكة الذين كانوا ألد الأعداء عندما كانوا يجلسون في مجلس رسول الله 
يقولون: يجري فيها ذكر الله فقط باستمرار. باختصار، لقد ذكر القرآن الكريم عظمة 
الله تعالى بالتكرار لدرجة لا يسع الإنسان عندها إلا أن يشعر به حتما، وكل من 
يحب الله تعالى يسعد كثيرا بالنظر إلى هذه الكثرة. يقول أحد المؤلفين الفرنسيين ما 

مد ما يحلو لكم ولكن كلامه زاخر بذكر الله، وكلما يذكر شيئا مفاده: قولوا عن مح
يأتي فيه بذكر الله حتما، ويبدو كأنه عاشق لله. هذه هي شهادة المعارضين عن 
القرآن الكريم أنه زاخر بذكر الله. والمعلوم أن ذكر الله روح الدين، ولكن الكتب 

يمكن القول بأنها تحتوي على  الأخرى خالية منه وتضيع الوقت في القيل والقال، بل
 قصص الناس وحكاياتِم أكثر من ذكر الله. 

 كتاب بريء من قسوة الكلام

الميزة السابعة للقرآن الكريم هي أنه بريء من قسوة الكلام، وهذا أيضا نوع ( 7)
من جمال الكلام. ليس لأحد أن يقول إن فيه شتائم. وهو ليس بريئا من كلام قاس 

نْ دُونا اللها لوب لطيف وخلاب: فحسب بل ينصح بأس وَلَا تَسُبُّوا الَّذاينَ يَدْعُونَ ما
... أي فيسبوا الله دون الانتباه إلى أن (109 :)الأنعام فَ يَسُبُّوا اَلله عَدْواا باغَيْرا عالْمٍ 

 الله مشترك بين الجميع. 
ةٍ عَمَلَهُمْ ثم يقول:  ، أي لا تظنوا أنه ما (109 :)الأنعام كَذَلاكَ زيَ َّنَّا لاكُلاّ أمَُّ

دامت آلهتهم باطلة فلا ضير في شتمها. بل الحق أن هؤلاء الناس أصبحوا الآن 



 70 

مدمنين على الخمر وبدؤوا يرون الأعمال الطالحة صالحةا، فلو شتمتم آلهتهم التي 
 يعبدونها من دون الله لحدثت الفتنة ولسبُّوا الله. 

من، ألّا يُساء إلى كبار قوم والذين هم ما أجمل هذه النقطة لترسيخ دعائم الأ
محلّ احترام عنده، وهذا سيوقف كثيرا من الن زاعات والخصومات المتبادلة، ويؤدي 

 إلى توطيد علاقات جيدة. 
 كتاب بريء من فحش الكلام وسوء الخلق

الميزة الظاهرية الثامنة في القرآن الكريم هي أنه من زَّه عن فحش الكلام ومن ( 8)
سوء الخلُق أيا كان نوعه، أي ليس فيه ما تعكاّر دراسته صفو الإنسان أو  تعليم

يخجله بسببه أو ما يبدو سوء الأخلاق. القرآن الكريم كتاب الشريعة لذا يبحث في 
أمور حساسة جدا ولكنه يبيّنها بأسلوب يعرفها المطلّع على تلك الأمور، ويمر بِا 

له ف هْم تلك الأمور. فمثلا ذكُرت العلاقات بين الرجل مرّ الكرام من لَ يبلغ عمرا يؤهاّ
والمرأة، وذكُرت الأحكام عن الطهارة، ولكنها ذكُرت بأسلوب جميل للغاية وبدون 
استخدام كلمات فاحشة. أما الكتب الأخرى فيخجل الإنسان عند قراءتِا كما 

فر التكوين  . وما دامت حادث بذيء عن لوط  38-31:  29ورد في سا
جالسات هنا لذا لا أريد أن أقرأ هذا المقتبس ولكم أن تقرؤوه من الكتاب النساء 

المقدس بنفسكم. أما الإنجيل فليس فيه فحش الكلام ولكن فيه ما يؤثر سلبا على 
وَفايمَا هُوَ يُكَلاّمُ الْجمُُوعَ إاذَا أمُُّهُ وَإاخْوَتهُُ قَدْ أخلاق الصغار. فقد جاء في إنجيل: "

دٌ: هُوَذَا أمُُّكَ وَإاخْوَتُكَ وَاقافُونَ * ا طاَلابايَن أَنْ يكَُلاّمُوهُ وَقَ فُوا خَاراجا  فَ قَالَ لَهُ وَاحا
ا طاَلابايَن أَنْ يُكَلاّمُوكَ  ي وَمَنْ هُمْ إاخْوَتي فأََجَابَ وَقاَلَ لالْقَائالا لَهُ:* خَاراجا يَ أمُاّ ؟ مَنْ ها

يذاها وَقَ *  ي وَإاخْوَتي  الَ:ثُمَّ مَدَّ يدََهُ نََْوَ تَلَاما يئَةَ أَبِا الَّذاي * هَا أمُاّ لَأنَّ مَنْ يَصْنَعُ مَشا
ي ي وَأخُْتيا وَأمُاّ مَاوَاتا هُوَ أَخا يلُ مَتََّّ  ".فيا السَّ  (50-46:  12)إانجاْ

ولَ تكن من المعارضين ولكنه مع ذلك  كانت مريم عليها السلام مؤمنة بالمسيح 
 لَ يأبه بِا بحسب بيان الإنجيل. ولكن القرآن يأمر باحترام الوالدين وإن كانا من المعارضين. 



71

كما   18، دعاء: 14، فصل 1لقد ورد ذكر ولادة الإله "إندر" في ريغ فيدا مجلد
يلي: 

Not this way go I forth: hard is the passage. Forth from the side 
1.obliquely will I issue. Much that is yet undone must I accomplish

أي قال إندر عند ولادته أنه سيخرج من أضلاع الأمّ. كذلك ذكُر عملُ 
وقيل: يا امرأة، اخرُجي من  25، دعاء 3، الفصل 1الحب في أتِرو فيدا مجلد

ص:  25، دعاء 5، الفصل 1لدبيت والديك سرًّا واهربِ. وفي أتِرو فيدا مج
جاء دعاءٌ بذيء جدا بمناسبة ولادة الصبي، ثم رُسْت علاقات الرجل  230

والمرأة  بطريقة سيئة جدا بحيث لا يمكن للوالدين أن يعطياها لأولادهما للقراءة. 
أما القرآن الكريم فقد نزل بلسان طاهر من البداية إلى النهاية فلا يسع ألدّ 

ن يعترض عليه. الأعداء أيضا أ
 الكلام الدال من الظاهر إلى الباطن

الميزة التاسعة للقرآن الكريم هي أنه يقود من الظاهر إلى الباطن. فمرة يوجه ( 9)
إلى الله تعالى بذكر المياه الجارية وبذكر السحاب الماطر مرة أخرى. وتارة صُوّر الله 

بذكر الأموات المدفونين. في  تعالى بواسطة البرق والرعد وتارة أخرى أشير إليه 
حين أُشير إلى قدرة الله بذكر الصبيان حديثي الولادة وفي حين آخر ذكُرت الضرورة 
إلى التوجه إلى الله بذكر النجاسة والقذارة. وفي بعض الأماكن تم التوجيه إلى الله 

رة بالترغيب والتحريض في الطهارة. باختصار، بقراءة القرآن الكريم يصعد من الفط
صوت تلقائيا أن ما يقوله القرآن إنما يرسم صورة قلب الإنسان، بينما لَ يتم التوجيه 

 إلى قانون الطبيعة في الكتب الأخرى على هذا النحو.

1 The Hymns of the Rigveda Vol 1, Book 4 Hymn 18, P 416, Benares, 1920.

 )10( ميزة القرآن العاشرة هي أنه يطابق عواطف الإنسان السامية، فيذكر مزايا 

خَلق الإنسان وقواه وقدراته، ويرغّب في استخدامها لنيل التقدم. وإلى جانب ذلك 



 72 

يرشد أيضا إلى أن تجتنبوا كذا وكذا وإلا ستُحرمون من التقدم. هذه كلها أمور يتأثر 
 بها كل ذي فطرة سليمة. 

مال الظاهري أيضا، بحيث الج حيث من كتاب أفضل  الكريمباختصار، القرآن 
في القصص فتشق  لا يسع الإنسان إلا أن يتأثر بقراءة ما جاء فيه. أما الذين يرغبون

 عليهم عباراته دون شك. 
 الاعتراض بوجود التكرار في القرآن

لقد رددتُ على الاعتراضات التي توجَّه إلى مزايا القرآن الكريم الظاهرية، وبقي 
الآن اعتراض واحد وهو أن القرآن يكرر جملة واحدة مرارا. الرد الأول على هذا 

القرآن الكريم النصارى والهندوس ولكن السؤال هو أن هذا الاعتراض يوجهه إلى 
كتبهم الإلهامية بنفسها عرضة لهذا الاعتراض. فقد كُر ِّرت أمور كثيرة في الكتاب 
المقدس، ويلاحظ التكرار في الأناجيل الأربعة، فما يقوله إنجيل متّ  قد أعادته أناجيل 

التكرار في  مرقس ولوقا ويوحنا. كذلك هناك تكرار في كتب الهندوس. فمثلا يلاحظ
، 1، كتاب1، وكذلك في "ريغ فيدا" مجلد27، دعاء 2، كتاب 1"اتهرو فيدا" مجلد 

 . إذا كان التكرار مدعاة للاعتراض فلماذا لا يعُترض على ما سبق ذكره. 96دعاء 
. لإيضاح هذا إن منشأ هذا الاعتراض على القرآن الكريم هو قلة الفهم والعقل

فبَِّأَي ِّ آلَاءِّ ربَ ِّكُمَا شرحها. يقال بأن الآية: الأمر سوف آخذ آية واحدة وأ
كُر ِّرت في سورة الرحمن كثيرا، وأنها وردت في مواضع لا تنسجم معها بل   تُكَذ ِّبَانِّ 

كُلُّ إلى جانب:  فبَِّأَي ِّ آلَاءِّ ربَ ِّكُمَا تُكَذ ِّبَانِّ العكس صحيح، فمثلا قد جاء 
هَا فاَنٍ  قَى وَجْهُ ربَ ِّكَ ذُو الجَْلَالِّ وَالْإِّكْراَمِّ  *مَنْ عَلَي ْ ، وقد (28-27)الرحمن:  وَيَ ب ْ

هَا فاَنٍ اعترض القسيس "أكبر مسيح" على ذلك وقال بأن  يعني  كُلُّ مَنْ عَلَي ْ
قَى وَجْهُ ربَ ِّكَ ذُو الجَْلَالِّ وَالْإِّكْراَمِّ أن كل شخص في العالم هالك، وأن:  يعني  يَ ب ْ

، فما هي المناسبة فبَِّأَي ِّ آلَاءِّ ربَ ِّكُمَا تُكَذ ِّبَانِّ ه باقٍ. ثم ورد بعد ذلك: أن الله وحد
 لذكر النِّعَم هنا؟ فهل الموت والفناء نعمة؟ 



 73 

 فلسفة الموت

ليكن معلوما بهذا الشأن أن الفناء إنعام للإنسان. لقد عد ت الأديان الأخرى 
تَ بَارَكَ الَّذِّي يعد ه إنعاما فيقول في آية أخرى:  الكريمالفناء عقوبة ولكن القرآن 

لُوكَُمْ أيَُّكُمْ  *بِّيَدِّهِّ الْمُلْكُ وَهُوَ عَلَى كُل ِّ شَيْءٍ قَدِّيرٌ  الَّذِّي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْْيََاةَ لِّيَ ب ْ
. والسبب في ذلك هو ليمتحن (3-2)الملك:  أَحْسَنُ عَمَلاا وَهُوَ الْعَزِّيزُ الْغَفُورُ 

 عمال الإنسان الصالْة ويُُرج نتائجها الْسنة...أ
لِّيَ ب ْلُوكَُمْ أيَُّكُمْ لقد بيّ  الله تعالى في هذه الآيات السبب وراء الموت والْياة قائلا: 

، إذن، الموت ضروري لأنه من المستحيل أن تظهر نتائج أعمال الإنسان أحَْسَنُ عَمَلاا 
الم جزاء أعماله الصالْة التي كسبها في حياته بدونه لأنه إذا نال الإنسان في هذا الع

وكذلك لو عوقب في هذا العالم على سيئاته، فأنى لأحد أن ينكر الأنبياء بل لا بد أن 
يؤمن بهم الجميع نظرا إلى الجزاء الفوري. ولكن الإنسان ينال الإنعام بعد الجهد والمشقة. 

العالم ووجدا في هذه الدنيا إذا كان موسى وعيسى عليهما السلام موجودين في هذا 
درجات أعطاهما الله تعالى بعد وفاتهما لما أنكرهما أحد. أو إذا كان فرعون وأبو جهل 
يحترقان في النار في هذا العالم لما أنكر الأنبياء أحد. وبذلك ل مَا كان للمؤمنيّ أن يجتهدوا 

الجهد والمشقة. إذن، كان  أو يعملوا شيئا. بينما من المعلوم أن الإنعام يناله المرء بعد
ضروريا أن يكون هناك للجزاء عالم آخر مختفٍ عن الأنظار وبسببه يضطر الناس إلى 

. الهدف من الْياة خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْْيََاةَ لِّي َب ْلُوكَُمْ أيَُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاا  :. فقال الإيمان
هو أن يعمل الإنسان في أثنائها، والهدف من الموت أن ينال بعده جزاء ما عمل به في 

 أي هو القادر على الإنعام والعفو عن التقصيرات.  وَهُوَ الْعَزِّيزُ الْغَفُورُ الْياة. 
 ما دام قد قد ِّم ذكر الموت في هذه الآية لذا قد ذكر "العزيز" أولا. ولما كانت

صفة "الغفور" للبيان أن أخطاء  ذكرالأخطاء تصدر من الإنسان في الْياة لذا 
ستصدر من الإنسان وسيغفرها الله تعالى. فهذا ليس تكرارا بل وردت تلك الكلمات 

 بناء على حكمة عظيمة. 



 74 

 السبب الثالث للأفضلية

الوجه الثالث لأفضلية كتاب موحى به هو أن يحقق الْاجات التي يُُتَار من ( 3)
أجلها. فمثلا يشرب المرء شرابا لإخماد الظمأ، فمهمته إخماد الظمأ. ولكن لما كان 

 الكتاب بمن زلة معل م دينٍ لذا سيكون للحاجات الدينية جزءان. 
أيضا  بالْاجة يهتم لأنهالأول: يجب أن يشرح الدينُ حاجات يد عي تحقيقها 

 بنفسه. 
 الثاني: يهي ئ أسبابا لسد تلك الْاجات. 

 الحاجات الخمس للدين

 ليكن معلوما أن هناك خمس حاجات من الدين ثاتبة من القرآن الكريم. 
 الأولى: إثبات وجود الله، والعلمُ بصفاته. 

 الثانية: بيان قوى الإنسان الروحانية وإثباتها. 
 ر ضرورية لإكمال القوى الروحانية وإمدادها. الثالثة: بيان أمو 

 الرابعة: بيان مآل حياة البشر والدليل عليه. 
الخامسة: عدم الاكتفاء بإلقاء الضوء على الأمور المذكورة علميا فقط بل 
 الإيصال إلى الله تعالى فعلا، وإكمال القوى الروحانية والتزويد بفوائد الْياة الآخرة. 

بي نها الإسلام وتتفق معه الأديان الأخرى أيضا على أن هذه الْاجات التي 
القرآن فريد في تحقيق هذا الهدف ولا يباريه أي  كتاب ديني في هذا المجال. اقرؤوا 
الكتاب المقدس من البداية إلى النهاية، واقرؤوا الإنجيل والفيدات؛ لا يتضح من تلك 

 ولا مجال للشك في وجوده، ولكنها الكتب إلا أنه قد افتُرض أن العالم كله يؤمن بالله
لا تقدم أي  دليل على وجوده. كذلك تلقي ضوءا قليلا جدا على صفاته لدرجة لا 
يطمئن به الإنسان قطعا. فكانت هناك ضرورة إلى أن يعُطى العلم بوجود الله وتقدَّم 

ل الأدلة عليه. إن أكثر ما قد مته الكتب الأخرى من الأدلة بهذا الشأن هي من خلا



 75 

المعجزات. لا شك أن وجود الله يثبت بواسطتها ولكن لا تثبت كل صفة من 
صفاته. إذا كان كتاب يصف الله غفورا فلا بد أن يقد م دليلا أيضا على كونه غفورا. 
وإذا وصفه رحيما، فعليه أن يقدم دليلا أيضا على كونه رحيما. باختصار، إن 

أساس الدين في الْقيقة. ثم انظروا الأديان الأخرى أهملت هذا الأصل الذي هو 
مقابله القرآنَ الكريم فهو لا يقد م وجود الله فقط بل يقد م عليه الأدلة أيضا، ولا 
يكتفي بالأدلة فقط بل يثُبت جميع صفاته. وبذلك يقدم مبدأ جديدا وهو أنه لا 
 بد من إثبات كافة الصفات التي لها علاقة بالعبد وإلا يمكن أن يثبت وجود الله

 ولكن لن تثبت صفاته. 
 الدليل على صفات الله المتعلقة بالعباد

ذَلِّكُمُ اللهُ ربَُّكُمْ لا  أضرب حاليا مثالا واحد على ذلك حيث يقول الله تعالى:
 لا تُدْرِّكُهُ الأبَْصَارُ * إِّلَهَ إِّلاَّ هُوَ خَالِّقُ كُل ِّ شَيْءٍ فاَعْبُدُوهُ وَهُوَ عَلَى كُل ِّ شَيْءٍ وكَِّيلٌ 

. أي لا يمكن (104-103 :)الأنعام وَهُوَ يدُْرِّكُ الأبَْصَارَ وَهُوَ اللَّطِّيفُ الْخبَِّيرُ 
لعيونكم وعقولكم أن تحيط بالله تعالى غير أن الله تعالى يهي ئ أسبابا يأتي العبادَ 
بواسطتها، أي نتيجة ظهور صفاته لأنه لطيف وخبير. إذن، لقد قد ِّمت هاتان 

إنه هو اللطيف  لا تُدْرِّكُهُ الأبَْصَارُ ود الله، وقيل لإثبات: الصفتان لإثبات وج
الخبير. فالذين يقولون بأنه إذا كان الله موجودا فلماذا لا يرُى بالعيون، إنهم مخطئون 
لأن ما كان لطيفا لا يرُى بالعيون. بل إن تعريف اللطيف هو ما لا يرُى، وما يرُى 

فكيف يمكن رؤية الله بالعيون؟ ما يجب الاهتمام بالعيون لا يمكن أن يسم ى لطيفا، 
به هو: هل الله موجود أم لا؟ فهذا يثبت من خلال صفته "الخبير"، فهو يربّ  العباد 
ويسد كافة حاجاتهم الروحانية والمادية. ما هو الدليل على كون أحد خبيرا؟ إنما 

زل أحد ضيفا عند الدليل هو أن يدبر سد  جميع الْاجات التي يواجهها. فمثلا ين 
شخص فإذا كان المبيت والفراش وما إلى ذلك مهيأ له في من زله فلا يمكن القول بأن 



 76 

الفراش وُجد تلقائيا بل سيقال بأن المضيف متنب ه جيدا وقد دب ر الفراش سلفا. 
كذلك يوضع أمام الضيف طعام، ولو لم نر المضيف عندئذ فهل يمكن القول بأن 

فإذا سُد ت كافة حاجات الضيف فهذا يعني بكل وضوح أن الطعام حضر تلقائيا؟ 
هناك من يسد تلك الْاجات سواء رأيناه أم لم نره. فالْاجات الروحانية والمادية التي 
يسدها الله تعالى دليل على وجوده. ولكنه لا يتراءى أمام الأعيّ على الرغم من 

 سد ه تلك الْاجات فهذا دليل على أنه لطيف. 
 لله أزواج بعض صفات ا

لقد ذكُرت هنا نقطة غريبة جدا أن بعض صفات الله أزواج، وكما يولَد الولد 
نتيجة اجتماع الرجل والمرأة كذلك تظهر النتيجة بالتقاء هاتيّ الصفتيّ. فمثلا 
الانتباه جيدا وعدم إهمال أدنى تغيرُّ لا يمكن بغير وجود لطيف، أي مَن كان على 

كونه لطيفا شرط لهذا الاتصال. إذن، إن اتصال كامل مع كل ذرة من الموجودات، و 
صفة "الخبير" بمن زلة الزوج لصفة "اللطيف"، وتتجلى أيضا بواسطتها. أو يمكن القول 
بأن العلاقة بينهما كالعلاقة بيّ الروح والجسم بمعنى إن لم توجد إحداهما لا تتحقق 

لما ثبتت صفة:  بْصَارَ وَهُوَ يدُْرِّكُ الأَ الأخرى. فلو لم تثبت صفة "الخبير" بواسطة: 
 ُلا تُدْرِّكُهُ الأبَْصَار  :أيضا بل ثبت عدمها. ومقابل ذلك إن لم تثبت صفة لا

لطيفا، لما ثبتت صفة "الخبير" أيضا لأن  أي لو لم يثبت كونه  تُدْرِّكُهُ الأبَْصَارُ 
الذي لا يقدر على الاتصال الكامل، لا يمكن أن يكون خبيرا. باختصار، اللطيف 
هو مَن كان موجودا في أدق الذرات أيضا. ومن كان لطيفا إلى هذا الْد  فلا يمكن 

 رؤيته أبدا ولا بد أن يكون خفيًّا عن الأنظار. 
وإن كونه لطيفا دليل على كونه خبيرا أيضا لأنه إذا ثبت أن هناك وجودا يتعلق 

إن صفة الله بكل ذرة لكونه لطيفا، فلا بد من القبول أيضا أنه خبير. باختصار، 
 "اللطيف" شاهدة على كونه خبيرا، وصفته "الخبير" تشهد على كونه لطيفا. 



 77 

 رَبُّ الْعَالَمِيَنالدليل المادي على صفة الله: 

دليلان، الروحاني  عليها ، وقد قد ِّمرَبُّ الْعَالَمِّيَّ هناك صفة أخرى وهي أن الله 
ُ الَّذِّي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ قَ راَراا وَالسَّمَاءَ والمادي. الدليل المادي هو قوله تعالى:  اللََّّ

بُّ بِّنَاءا وَصَوَّركَُمْ فأََحْسَنَ صُوَركَُمْ وَرَزَقَكُمْ مِّنَ الطَّي ِّبَاتِّ ذَلِّكُمُ اللََُّّ ربَُّكُمْ فَ تَ بَارَكَ اللََُّّ رَ 
اهب الإنسان ، أي الأرض والسماء والإنسان وقواه )أي مو (65)غافر:  الْعَالَمِّيَّ 

للتقدم التي بها يحكم في الأرض والسماء، والتي تدل على "رب  العالميّ" الذي هو 
مصدر كافة أنواع التقدم( وكذلك الأغذية وغيرها التي تساعد على بقاء تلك القوى 

 على حالها، كلها تدل على وجود الله وكونه رب العالميّ. 
لمقابلتي شخص حائز على شهادة عندما سافرتُ إلى كشمير هذا العام جاء 

ماجستير وقال: لا أؤمن بالله، وإذا كان هناك إله فقد دفعنا إلى دوامة المصائب 
ه أن يُلقنا ويرسلنا إلى الدنيا؟ قلتُ: دون مبرر بخلقنا في هذه الدنيا. متّ طلبنا من

أن  إذا كانت الْياة الدنيوية مصيبة وتريد الخلاص منها فهذا ليس صعبا، إذ يمكنك
تتناول السم وتموت. قال: هذا أيضا مستحيل لأني لا أريد أن أموت. قلت: هذا 

 يعني أنك تستحسن الْياة الدنيوية ولكن تطعن فيها باللسان فقط. 
باختصار، فقد جعل الله الأرض قرارا للناس. يقول الهندوس بأن الدنيا مكان 

من غيرهم. يقول الله تعالى  أكثرالآلام ولكن عندما يمرضون يدفعون للأطباء مبالغ 
ما مفاده إنه يمكنكم أن تقولوا كما يحلو لكم بلسانكم أن الدنيا مكان المصائب 

 ولكنكم لا تريدون أن ترحلوا منها لأن الله جعل لكم الأرض قرارا. 
أي السماء أيضا وسيلة حمايتكم. ما لا يمكن تهيئته  وَالسَّمَاءَ بِّنَاءا ثم يقول: 

 وَصَوَّركَُمْ فأََحْسَنَ صُوَركَُمْ له لكم من السماء لأن السماء بناء. من الأرض ننز 
إذا كانت  وَرَزَقَكُمْ مِّنَ الطَّي ِّبَاتِّ أي خلقكم بالقوى العليا والمواهب الكاملة. 

تلك الأشياء غير صالْة لما كانت مواهبكم أيضا من الدرجة العليا. ولكن الله تعالى 



 78 

ُ رَبُّ الْعَالَمِّيَّ لك المواهب من الفساد. خلق رزقا طيبا لإنقاذ ت . لو لم فَ تَ بَارَكَ اللََّّ
يكن الله رب العالميّ ولو خلق الشمس أحد آخر وخلق الأرض غيره لما كانت بيّ 
الشمس والأرض أدنى علاقة. ولكن انظروا الآن أن الشمس تحافظ على الأرض، 

افظ على الشمس. وكل هذا يؤكد أن الله الذي خلق كل هذه الأشياء تحوالأرض 
 هو إله واحد وهو رب العالميّ. 

أن الإنسان خُلق بحيث يحكم المخلوقات الأخرى كلها،  صَوَّركَُمْ لقد بيّ  في 
 وهذا دليل مادي على كون الله رب  العالميّ. 

 الدليل الروحاني على كون الله رب العالمين

وَإِّنَّهُ لتََ نْزِّيلُ رَب ِّ م الله تعالى الدليل الروحاني في سورة الشعراء فقال: لقد قد  
ٍ   *عَلَى قَ لْبِّكَ لِّتَكُونَ مِّنَ الْمُنْذِّرِّينَ  *نَ زَلَ بِّهِّ الرُّوحُ الَأمِّيُّ  *الْعَالَمِّيَّ  بِّلِّسَانٍ عَرَبِّّ

 نْ لَهمُْ آيةَا أَنْ يَ عْلَمَهُ عُلَمَاءُ بَنيِّ إِّسْراَئِّيلَ أوََلمَْ يَكُ  *وَإِّنَّهُ لَفِّي زبُرُِّ الَأوَّلِّيَّ  *مُبِّيٍّ 
، أي أن القرآن الكريم من زَّل من الله رب العالميّ، والدليل (198-193 :)الشعراء

الروحاني على ذلك هو أنه نزل مخاطبا العالم كله بينما كان كل كلام فيما سبق 
ق يثبت صفة ربوبية الله فقط، خاصا بقوم واحد وبزمن واحد، وكان كل كلام ساب

 بينما يثُبت هذا الكلام صفة ربوبيته العالَ ميّ. 
باختصار، لم يأت القرآن الكريم لقوم معيّ لأنه أنُزل تحت صفة الله "رب  
العالميّ"، وهو يُاطب العالم كله، وقد نزل به الروح الأميّ. بمعنى أن أنواع الخلل قد 

السابقيّ لأن الناس لم يحافظوا عليه. فقد أنزل الله عليك تطرق إلى كلام الأنبياء 
كان فهم الكلام ضروريا   ولما، الكلام السابق بصورة محفوظة بواسطة الروح الأميّ

 لتبليغه حتّ لا يحدث نقص في التبليغ لذا أنُزل هذا الكلام على قلبك. 
فسدت باختصار، كان الكتاب المقدس والفيدات وما شابهها من الكتب قد 

هذا الكلام على قلبك  ولكن التعليم الأصلي كان موجودا عند الله، فأنزل 



 79 

بواسطة الروح الأميّ لتتمكن من مقاومة الناس بشجاعة. هذا الكلام جاء في اللغة 
العربية التي تفصح المضاميّ كلها. والدليل على كونه من رب العالميّ هو أنه مذكور 

أنه يتضمن أصولها، وكذلك كل ما جاء في  في الكتب السابقة أيضا، بأسلوب
الكتب السابقة قد جُمع في هذا الكلام. إذن، فقد تم الاهتمام فيه بعقلية جميع 
الأقوام غير المسلمة، وهذا دليل على أنه من رب  العالميّ. لو لم يكن من رب  العالميّ 

 لما اهتم بأقوام العالم كلها. 
 السابقة معنى وجود القرآن الكريم في الكتب

ولكن هذا لا يعني أن تعليم القرآن الكريم كله ليس إلا ما كان في الكتب 
السابقة، بل المراد من ذلك أن القرآن يشمل تعليما صحيحا من الكتب السابقة 
وزيادة. كذلك المراد من وجود هذا الكلام في الكتب السابقة هو أن فيها نبوءة عن 

ن صفات الله تعالى كلها، ولم تُذكر على كتاب. كذلك في القرآن بيان مفصل ع
. لقد ذكُرت في الإنجيل بضع صفات فقط، وقد الأخرىهذا النحو في الكتب 

ذكُرت في التوراة أكثر نسبيا ولكن لم ترد فيها أيضا بقدر ما ذكره القرآن الكريم. 
ولا تقدم الكتب السابقة هذه الصفات دليلا بل تذكرها ضمن الأدعية فقط، مع 

من الضروري ألا تذُكر صفات الله بالاستيعاب فقط بل يجب أن تُذكر مهامها أنه 
 منفصلة والأدلة عليها أيضا. ولكن هذه المهمة قد أد اها القرآن الكريم وحده. 

 يجب أن يكون شرح صفات الله بكلماته 

وليكن معلوما أيضا أنه لا يكفي ذكر أسماء الصفات فقط ما لم تبُيَّّ معانيها 
أيضا وإن لم يكن  الْبيحة، لأنه يمكن أن تُجمع الأسماء فقط لإظهار شدة الصح

مَن يذكرها مطلعا على حقيقتها. كما يذكر الإنسان أسماء كثيرة على سبيل التحبب 
دون أن يعلم حقيقتها. إذن، لا يكفي ذكر صفة فقط بل ينبغي أن تُذكر صفة ثم 

تسن  الْكومة مثلا قانونا وتشرح يأتي شرحها وتوضيحها أيضا بكلمات الله. كما 



 80 

بعضا من كلماته فورا لئلا يحدث فيه اختلاف. كذلك من واجب كلام الله أن يذكر 
صفات الله تعالى ويشرحها بنفسه. خذوا مثلا كلمة "رحمن" التي كانت معروفة بيّ 

الرَّحْمَنُ وَقاَلُوا لَوْ شَاءَ  العرب وكانوا يستخدمونها، وقد ورد في القرآن الكريم أيضا:
أي ما عبدنا آلهة أخرى سواه. كان مسيلمة الكذاب  (21:)الزخرف مَا عَبَدْنَاهُمْ 

أيضا يسم ى "رحمن اليمامة". ولكن عندما بيّ  القرآن الكريم معنى الرحمن استغربوا 
بشدة. ولما كان هذا المعنى يمس بدينهم فقالوا فورا: لا نعرف ما الرحمن. فقال الله 

إِّذَا قِّيلَ لَهمُُ اسْجُدُوا لِّلرَّحْمَنِّ قاَلُوا وَمَا الرَّحْمَنُ أنََسْجُدُ لِّمَا تََمُْرُنَا وَزاَدَهُمْ وَ تعالى: 
، ماذا كان السبب وراء ازديادهم نفورا؟ كان السبب أنهم كانوا (61:)الفرقان نُ فُوراا

نستخدم يستنبطون من الرحمن معنى آخر. فقد بيّ  الله تعالى معناه وقال بأننا 
راَجاا "الرحمن" بهذا المعنى، فقال:  تَ بَارَكَ الَّذِّي جَعَلَ فيِّ السَّمَاءِّ بُ رُوجاا وَجَعَلَ فِّيهَا سِّ

لْفَةا ل ِّمَنْ أرَاَدَ أنَ يَذَّكَّرَ أوَْ أرَاَدَ  وَهُوَ  * وَقَمَراا مُنِّيراا  الَّذِّي جَعَلَ اللَّيْلَ وَالن َّهَارَ خِّ

فقد شرح الله كلمة "رحمن" بأن المراد من الرحمن ( 63-62 :)الفرقان شُكُوراا
هو صفة الله التي تعمل قبل أن يقوم الإنسان بعمل. فقال: انظروا أننا خلقنا الشمس 
والقمر قبل ولادة الإنسان. ثم بيّ  ضرورتها أيضا وهي أن الإنسان بحاجة إلى 

 إن لم يتيسر الأسباب للعمل، وإن لم تتيسر له الأسباب أنى  له أن يعمل. فمثلا
الخشب للنجار فماذا عساه أن يعمل. فكان ضروريا أن يعُطى الإنسان نعمة قبل 
أن يبدأ بالأعمال، وتُهيأ له الأسباب إنعاما له ويعُطى الأسباب ليتمكن من العمل. 
فمن الخطأ القول بأن كل شيء في العالم جاء إلى حي ز الوجود نتيجة عمل الإنسان 

ا لم يكن هناك إنعام قبله. ثم ذكر السبب أن الإنسان بحاجة لأن العمل مستحيل م
إلى الرحمان ليكون شكورا. وهناك شرط العمل ليكون الإنسان شكورا، والعمل لا 
يمكن بغير الرحمانية. لولا صفة الله هذه، ولو لم يجزِّ الله الإنسان دون عمل ومقابل 

 لما استطاع أن يشكر خالقه، بل بقي كيانا بلا عمل. 



 81 

وفي كلمة "شكور" وج ه الأنظار إلى أن نشوء عواطف الشكر في القلب ضروري 
 للتوجه إلى الله، وهذه العواطف لا يمكن أن تنشأ بدون صفة الرحمانية.  

كذلك فيها إشارة إلى أنه من المستحيل أن ينشأ الدافع الأعلى على العمل المنز ه 
ن كل شيء نتيجة العمل فقط لكانت عن الأنانية بغير الرحمانية. لو أعُطي الإنسا

الأعمال كلها نتيجة الطمع. ولكن ما دام الإحسان موجودا، وقد أنزل الله نِّعمه 
على كل إنسان قبل أن يكون قادرا على العمل، لذا يجعل الإنسان الأرقى أعمالَه 
تابعة للشكر على ما مضى بدلا من جعلها تابعة لطلب الجزاء، فيشكر اَلله تعالى 

سب الأعمال ولكن ليس طمعا في نيل شيء بل ليشكر الله تعالى أولا على ويك
مننه السابقة. وبذلك جعل قلب المؤمن نزيها عن الطمع والجشع، وخلق فيه عاطفة 

 شكر الله تعالى. 
باختصار، القرآن الكريم وحده أكملَ الصفات وقد م الأدلة. أما الكتب الأخرى 

على سبيل التميمة فقط ولا تلقي ضوءا قط على فتستخدم أسماء الله في الدعاء 
 الفرق بيّ الصفات المتشابهة وعلى أدلتها. 

 بيان قوى الإنسان الروحانية

الأمر الثاني الذي لا بد للكتاب الإلهامي من بيانه هو ذكر قوى الإنسان 
الروحانية. وقد ذكرها القرآن، بل الْق أن القرآن الكريم وحده بي نها ولا يوجد هذا 
الذكر في الكتب الأخرى، إما لأنها نزلت في وقت لم يكن الارتقاء الروحاني فيه 

ان فيها من التعليم. ولكن انظروا إلى حاصلا، أو ضاع في زمن فسادها كل ما ك
 القرآن الكريم الذي ذكُرت فيه تلك الأمور على أحسن وجه. 

 وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِتفسير رائع لـ 
وَمَا أوُتِّيتُمْ مِّنَ الْعِّلْمِّ  رَبّ ِّ وَيَسْألَوُنَكَ عَنِّ الرُّوحِّ قُلِّ الرُّوحُ مِّنْ أمَْرِّ يقول الله تعالى: 

نَا وكَِّيلاا  *إِّلاَّ قلَِّيلاا  نَا إِّليَْكَ ثُمَّ لَا تجِّدُ لَكَ بِّهِّ عَلَي ْ لَّذِّي أوَْحَي ْ نَا لنََذْهَبَََّ باِّ ئ ْ إِّلاَّ  *وَلئَِّنْ شِّ



 82 

نْسُ وَالجِّنُّ عَلَى أنَْ يَأتْوُا قُلْ لئَِّنِّ اجْتَمَعَتِّ ا *رَحْمةَا مِّنْ ربَ ِّكَ إِّنَّ فَضْلَهُ كَانَ عَليَْكَ كَبِّيراا  لْإِّ
وَلقََدْ صَرَّفْ نَا لِّلنَّاسِّ فيِّ  *بمِِّّثْلِّ هَذَا الْقُرْآنِّ لَا يَأتْوُنَ بمِِّّثْلِّهِّ وَلَوْ كَانَ بَ عْضُهُمْ لِّبَ عْضٍ ظَهِّيراا 

 .(90-86 )الإسراء: هَذَا الْقُرْآنِّ مِّنْ كُل ِّ مَثَلٍ فأََبََ أَكْثَ رُ النَّاسِّ إِّلاَّ كُفُوراا

وَيَسْألَُونَكَ عَنِّ لقد ورد ذكر القرآن الكريم قبل هذه الآيات، ثم يقول تعالى: 
أي يسألونك: لماذا لا نعترف بأن الروح تملك في حد ذاتها قدرة على أن  الرُّوحِّ 

يُرج منها كلام من الدرجة العليا. لم ينُقل هنا سؤال محدَّد لذا تجوز كافة جوانب 
تضى الْال. فمثلا يمكن أن ينشأ سؤال: كيف خُلقت الروح؟ السؤال بحسب مق

ويمكن أن يكون السؤال الثاني: ما هي القوى المودَعة في الروح؟ وقد يكون السؤال 
قُلِّ الرُّوحُ مِّنْ أمَْرِّ رَبّ ِّ وَمَا الله تعالى:  فيقولالثالث: ماذا ستكون عاقبة الروح؟ 

. أي أن الروح تفوق الأمور المادية، لذا لا يمكن أن تخضع يلاا أوُتِّيتُمْ مِّنَ الْعِّلْمِّ إِّلاَّ قلَِّ 
لسيطرتكم بل إن خلقها وقيامها وعاقبتها بيد الله تعالى لأنه هو خالقها. وفي ذلك 
دحض للذين يقولون بأن الروح يمكن أن تنال الكمال بنفسها. فيقول الله تعالى 

م الله. ثم هناك من يقول: بأنه لا يمكن للروح أن تُظهر أي كمال ما لم يرافقها كلا
رد ا عليهم: ما دام المحيي موجودا فلماذا تفنى؟ كما  لماذا لا تفنى الروح؟ فقال 

أن النار لا تنطفئ ما برح مُشعلها يلقي فيها الْطب. إذن، لا يصح السؤال: كيف 
تبقى الروح إلى الأبد؟ ولا يصح القول بأنها إذا بقيت حية فهذا يعني أنها ليست 

ثة، وذلك لأنها من أمر الله ولم تَت إلى حيز الوجود من تلقائها. باختصار، إن حاد
الروح جاءت إلى حي ز الوجود بالأمر أي ب  "كُن"، وإن تطو رها منوط بالأمر أي 

 بكلام الله، وقيامها إلى الأبد أيضا منوط بالأمر أي بقدر الله وقضائه. 
نها قادرة على نيل الكمال بحد ذاتها : يقولون عن روح الإنسان إثم يقول الله 

وَمَا أوُتِّيتُمْ مِّنَ الْعِّلْمِّ إِّلا وقادرة على أن تبيّ  التعليم بنفسها، ولكن هذا خطأ، 
أي أن معلومات البشر عن الروح ناقصة وغير مكتملة تماما كنقصها عن  قلَِّيلا



 83 

بد من وحي الله أشياء غير مادية أخرى مثل ذات البارئ تعالى والملائكة، لذا فلا 
تعالى الذي بأمره يوجد كل شيء. كذلك إن تطوير قوى الروح الخفية أيضا منوط 

 بالأمر. ولا يمكنكم أن تنجحوا في ذلك بأنفسكم. 
يقال في الزمن الراهن بقوة إن الإنسان إما يستطيع أن يُلق تعليما روحانيا بنيل 

دَ الكمال في الروحانية بنفسه، أو يمكنه أن ينشئ علاق ة بالأرواح الأخرى ويوجِّ
تعليما كهذا بالاستعانة بها. نرى كثيرا من الناس الكبار قائليّ بوهْمٍ أن الأرواح ترشد 
الإنسان إلى طريق أعلى من الروحانية. يزعم هؤلاء الناس أن أرواح الأموات تسد  

م النقص الذي يبقى في روح الإنسان. يقول الله تعالى مخاطبا هؤلاء الناس بأنك
تظنون أنكم قادرون على خلق التعليم الروحاني من الدرجة العليا بتطوير القوى 

خلق هذا الكتاب من عنده ولم  الروحانية بأنفسكم، كذلك تظنون أن محمد 
ين زل عليه وحي من الله بل تطورت قوته الروحانية إلى درجة حتّ صدرت منه هذه 

قوى البشرية لم تبلغ مبلغا حتّ تخلق الأمور تلقائيا. ولكن هذا ليس صحيحا لأن ال
نَا إِّليَْكَ ثُمَّ لَا تجِّدُ لَكَ بِّهِّ هذا النوع من الكلام.  لَّذِّي أوَْحَي ْ نَا لنََذْهَبَََّ باِّ ئ ْ وَلئَِّنْ شِّ

نَا وكَِّيلاا  عن أعينكم لما قدرتم على  -النازل سلفا-، أي لو حجبنا هذا القرآن عَلَي ْ
اكم الروحانية، دعك عن إيجاد العقل الإنساني خلق كتاب مثله نتيجة تطوير قو 

طريقا روحانيا بنفسه. أي لو حجبنا هذا التعليم الموجود عن العالم لما قدر الناس 
 على خلق تعليم مثله. 

ادعاء محض قام به القرآن الكريم، أنه إذا اختفى تعليمه قد يقول قائل إن هذا 
لن يقدر الإنسان على الإتيان بمثله، ولكن ما الدليل على ذلك؟ الْق أن الله تعالى 
قد قد م هذا الدليل أيضا، فقد جاء في الأحاديث أنه سيأتي زمان حيّ سيرتفع 

من يعمل به. وحيّ القرآن من العالم، سيكون رسمه موجودا ولكن لن يكون هناك 
جاء هذا الزمن نُسبت إلى الإسلام والقرآن أمور لاغية وعبثية كثيرة وحُجب تعليمه 

 الروحاني والأخلاقي الذي لا نظير له. 



 84 

أي لا مجال لعودة هذا التعليم  إِّلاَّ رَحْمَةا مِّنْ ربَ ِّكَ ثم يقول الله تعالى بعد ذلك: 
ة الله الخاصة. فقد مد  الله يد رحمته إلى الناس إلى العالم من جديد إلا إذا أعادته رحم

ونزل القرآن الكريم إلى العالم من  مرة أخرى في الزمن الأخير بحسب نبوءات النبي 
. انظروا الآن أن القرآن هُوَ هُوَ، ولكن كم من جديد بواسطة المسيح الموعود 

يتغلب القرآن ، وكيف معارفه وحقائقه ظهرت للعيان بواسطة المسيح الموعود 
وقيل بأن  على العالم كله. الْق أن في هذه الآية أنُبئ عن زمن المسيح الموعود 

القرآن سوف يرُفع من العالم في ذلك الزمن، ولكنه يقام على الأرض من جديد 
 بواسطة مبعوث من الله تعالى. 

التحدي لأتباع مذهب التنويم المغناطيسي واستحضار الأرواح 

Spiritualism و Hypnotism 

نْسُ وَالجِّنُّ عَلَى أَنْ يَأتْوُا بمِِّّثْلِّ هَذَا الْقُرْآنِّ ثم يقول الله تعالى:   قُلْ لئَِّنِّ اجْتَمَعَتِّ الإِّ
، أي سيعجزون عن الإتيان بتعليم لا يَأتْوُنَ بمِِّّثْلِّهِّ وَلَوْ كَانَ بَ عْضُهُمْ لِّبَ عْضٍ ظَهِّيراا

س المراد من الجِّن  هنا الجن  الذين يقال بأنهم يرشد إلى سبل الارتقاء الروحاني. لي
يتلبسون الناس، لأن القول بضم  الجن  مثلهم إليكم قول لغو. ومَثله كمثل قول إنكم 
لا تستطيعون أن تنظموا شعرا كمثل الشاعر فلان ولو استعنتم بشجرة كذا، أو 

هذا القول  استعنتم بشاة كذا. إذن، إن القول بالإستعانة بالجن ِّ سخيف كسخافة
المذكور آنفا. إذن، ليس المراد من الجن  هنا كيان آخر بل المراد هي الكائنات الخفية 

أرواحا ويسميها أصحاب  Spiritualismالتي يسميها أصحاب مذهب 
Hypnotism  .قوى روحانية. لقد سمُّوا جنًّا لكونهم مستورين عن العيون 

يستطيع أن يأتي بتعليم روحاني من  لا بد من التذكر أنه لم يد ع أي  عاقل أنه
الدرجة العليا بالاستعانة بالجن ، لذا إن التحدي بما لم يتم  ادعاؤُه وما لم يكن اجتماعه 
ممكنا يُالف العقل أصلا. إذن، المراد من الجن  هنا هي الأفعال الروحانية التي تظهر 



 85 

جتماع الذي ، أو المراد هو الا(subjective mind)للعيان من العقل الشخصي 
يحدث بحسب قول البعض بيّ الأرواح غير المرئية والبشر، ويتلقون منها بعض العلوم 

 الروحانية. 
يقول الله تعالى: استعينوا بهم وليعينوكم ومع ذلك لا يمكنكم أن تَتوا بمثل هذا 
 القرآن. فالمراد من الجن  هنا هي الأرواح التي يد عي هؤلاء الناس مستعينيّ بها أنهم

يستطيعون أن يط لعوا على علوم روحانية. فيقول الله تعالى: استعينوا بها ثم أتْوا بمثل 
 هذا القرآن وستعلمون هل بالإمكان أن تسير الأمور بغير كلام الله أم لا؟ 

فانظروا ما أعظم معجزة القرآن الكريم، فإن الزمن الذي يثبت من أحاديث النبي 
  أن القرآن سيرتفع فيه، والذي ذكُر بعودة القرآن فيه نتيجة َرَحْمَةا مِّنْ ربَ ِّك 

يوجد فيه أناس يد عون اكتشاف الْقائق الروحانية بالاستعانة بالأرواح، فيقول الله 
تعالى بأننا نقبل هذا التحدي. فإذا كانت الأرواح تملك قدرة على اكتشاف العلوم 

 لتقد ِّم تعليما مثل القرآن. نتيجة تقد مها الشخصي ف
السؤال الذي ينشأ هنا هو: ما هي الأمور التي يجب وجودها في "ال م ثََل". يقول 

وَلَقَدْ صَرَّفْ نَا لِّلنَّاسِّ فيِّ هَذَا الْقُرْآنِّ مِّنْ كُل ِّ مَثَلٍ فأََبََ أَكْثَ رُ الله تعالى بهذا الشأن: 
د أودعنا القرآن ميزتيّ، فليأت بمثلهما ، لق(90)الإسراء:  النَّاسِّ إِّلاَّ كُفُوراا

أصحاب العلاقة بالأرواح ومن يد عون التقدم في أمور روحانية بأنفسهم. الميزة الأولى 
هي أن كل ما تحتاج إليه الروح مذكور في القرآن الكريم. والثانية: قد ذكُر فيه كل 

تة كلها جيدا، جزئية هامة من كل أمر ضروري، أي قد رُوعيت فيه الطبائع المتفاو 
صحاب مذهب وذكُر فيه كل أمر بأسلوب يفيد الجميع. هنا قُد م التحدي لأ

Spiritualism بكتاب يتضمن تعليما وردت فيه جميع الأمور  والفلاسفة أن يأتوا
الضرورية لتكميل الروحانية،  روعيت فيه الطبائع كلها. ولكنهم لا يقدرون على أن 

ك أناس كثيرون يبذلون قصارى جهودهم في هذا المجال يأتوا بمثَل لهذه الأمور. هنا
منذ مدة مديدة ولكن لم يقدروا على فعل شيء إلى الآن ولن يقدروا في المستقبل. 



 86 

أولا، لا يقدرون على أن يأتوا بتعليم جامع مثل القرآن، ولو افترضنا جدلا أنهم 
طابقا للقرآن فلا سيأتون به فسيكون إما مطابقا للقرآن أو مخالفا له. فإذا كان م

حاجة إليه أصلا لأن القرآن الكريم موجود سلفا، أما إذا كان مخالفا للقرآن فسيكون 
الرد  عليه موجودا في القرآن. إذن، لا يمكن أن يكون هناك كتاب يبارز القرآن. هل 

 في العالم من كتاب يسعه أن يد عي على هذا النحو عن الأمور الروحانية؟
 القوى الروحانية للفطرة البشرية دون كلام اللهلا يمكن ظهور 

هنا يمكن أن ينشأ سؤال آخر وهو أنه إذا أعُطيت الروح علما قليلا فأنى  لها أن 
تفهم تعليم القرآن الكريم؟ هذه القضية تنحل بآية أخرى ويتبيّ من ذلك أن الله تعالى 

كلام الله موجود في الروح قد أناط القوى الروحانية مع الفطرة البشرية أيضا وأقر  أن  
أيضا ولكن بصورة خفية، ولظهوره يكون محتاجا إلى كلام الله الخارجي. فليس المراد من 
العلم القليل أنه لا علاقة للفطرة البشرية بالقوى الروحانية. العلاقة موجودة ولكن لا 

فيِّ كِّتَابٍ  *آنٌ كَرِّيٌم إِّنَّهُ لَقُرْ يمكن ظهور تلك القوى بغير كلام الله. فيقول الله تعالى: 
، أي أن التعاليم الواردة في القرآن الكريم مودَعة في الفطرة (79-78)الواقعة:  مَكْنُونٍ 

البشرية التي هي مظهر الروح لأنه لا يسع الإنسان الاستفادة إلا مما كان موجودا فيه 
اع، ولولا أيضا، إذ لا ينفعه جنس آخر. ومثال ذلك أنه لولا الأذن لاستحال السم

العيّ لاستحالت الرؤية. أو مثل ذلك كمثل ماء عندما ين زل من السماء تتفجر الينابيع 
أيضا، وإن لم ين زل الماء من السماء تجف الينابيع أيضا. كذلك عندما ينُ زل ماء وحي 
الله يتدفق الماء الروحاني من روح البشر أيضا لأن كلام الله والفطرة البشرية مثل الزوج 

عضهما. إذن هناك كتاب الله المتكون من الكلمات، وكتاب آخر مترسخ في الفطرة. لب
والكتاب الذي يكون مطابقا للفطرة هو الذي يمكن أن يكون كتابا موحى به. إذن، 
يكون كلام الله في فطرة الإنسان أيضا ولكن هناك حاجة إلى الإلهام لتنشيطه. لقد 

هن الإنسان وأعطى الجزء الثاني بإرسال نبي ه. وضع الله تعالى جزءاا من كلامه في ذ
 وعندما يتصل هذان الجزءان مع بعضهما يفُهَم أنهما من الله تعالى. 



87

 حادث وقع في أثناء السفر إلى بريطانيا

 اتحاد الكتاب المبين والكتاب المكنون

باختصار، لا بد للارتقاء الروحاني من أن ين زل تعليم يشبه المواهب الروحانية. 
موجودا في ذهن الإنسان نوعا ما ولكنه يكون مخفيا، فعلى ذلك يكون كلام الله 

ه يتعلق بكتاب واضح. فمن هذا المنطلق سم ي القرآن "كتاب مبيّ" حيث تنشيطو 

أسرد لكم بهذه المناسبة طرفة. عندما عدت من بريطانيا أخذني المهندس الأعلى 
للسفينة التي كانت تقلنا لريُيني آلية السفينة. وبعد أن أرانيها قال: أرجوك أن تصرف 
: حسنا. فصرفتر  صاحبيك لأني أريد أن أتحدث معك في موضوع خاص. قلتر
مصاحبيَّ، فقال بعد انصرافهما: لعلك تستلم الرسائل من بلاد مختلفة فلو أرسلتَ 
إلي الطوابع التي عليها لكنت لك من الشاكرين. قلت: حسنا، إذا رأيتر طابعا غيُ 
عادي سأرسله لك. ثم قال المهندس: سأخدمك أنا أيضا مقابل ذلك وعليك أن 
تثق بي وتأخذ الخدمة مني. أنا أعلم الهدف الذي من أجله ذهبت إلى بريطانيا، وذلك 
الهدف هو أنك عينّتَ هنالك دعاة ضد الحكومة وذهبتَ لتعطيهم تعليمات سًّرا. 
والآن كلما أردت أن ترسل لهم كتابة سرية سآخذها. وما عليك إلا أن تعطي دعاتك 
جزءا من بطاقة وأرسل جزءها الثاني بواسطتي. وعندما يتوافق كِلا الجزأين مع بعض 
سوف يدرك دعاتك أن التعليمات التي أرسلتَها لهم هي حقيقية وأصلية وبذلك سوف 
يعرفون تعليماتك. كان ظنه هذا خاطئا على أية حال، ودحضتر فكرته وبينّتر أننا 
مخلصون لحكومتنا، ولكن كما قال لي أن أعطي دعاتي جزءا من البطاقة وأعطيه الجزء 
الثاني منها، وعندما يتوافق كِلا الجزأين معا سيعلم الداعية أن التعليمات التي أرسلترها 
هي أصلية. الحال نفسه ينطبق على الإنسان فيما يتعلق بالروحانية، إذ يكون جزء 
من كلام الله في ذهن الإنسان ويكون الجزء الثاني عند النبي. وعندما يتوافق كِلا 

الجزأين يرعلم أنه من الله وإلا يتبين أن مقدّم هذا الكلام مخادع. 



88

، فاستفيدوا (16)المائدة:  مُبِّيٌّ دْ جَاءكَُمْ مِّنَ اللََِّّّ نوُرٌ وكَِّتَابٌ قَ يقول الله تعالى: 
 من هذا الكتاب الواضح أيها الناس.

فالمواهب الروحانية إنما هي بمن زلة ماء الأرض الذي يرتفع نتيجة نزول الماء 
السماوي. وكما تجف الآبار عند شح الأمطار، كذلك يبدأ ينبوع الفطرة 
بالجفاف عند انقطاع الإلهام. فمع أن الكلام يكون مخفيا في الفطرة ولكنه يصبح 

الاعتماد عليه. غير أنه كدرا وفاسدا في حال شح الماء السماوي ولا يكفي 
عندما ين زل الماء السماوي يشهد كلاهما لبعضهما بعضا. الماء السماوي ينق ي 
ماء الفطرة، أما ماء الفطرة فيشهد على نقاوة الماء السماوي، وكأنهما جزآن 
لشيء واحد بحيث يكتمل الوجود باجتماعهما. وقد أودع الله جزءا في ذهن 

حيحة شاهدة للماء السماوي عند نزوله. إذن، إن الإنسان لتكون الفطرة الص
اتحاد الكتاب المبيّ والكتاب المكنون يشهد على صدقهما وينقذ من خداع 
المخادعيّ. وهناك ترابط بيّ الكتابيّ المذكورين بحيث إذا اقترب أحدهما يبدأ 

الله الثاني بالاقتراب تلقائيا. عند نزول الإلهام تتنشط الفطرة تلقائيا كما يقول 
مَاءِّ تعالى في سورة الأنعام ضاربا مثل الكلام الإلهي:  نَ السَّ وَهُوَ الَّذِّي أنَْ زَلَ مِّ

، أي أن مَثل الكلام الإلهي (100 :)الأنعام مَاءا فَأَخْرَجْنَا بِّهِّ نَ بَاتَ كُل ِّ شَيْءٍ 
كمثل ماء، فكما تنبت الخضرة نتيجة نزول الماء كذلك تتنشط جميع أنواع 

تُظهر قدراتها نتيجة نزول الكلام الإلهي. كذلك ينجذب الكلام الإلهي المواهب و 
اُلله نوُرُ السَّمَاوَاتِّ وَالَأرْضِّ مَثَلُ نتيجة نشاط الفطرة. كما يقول الله تعالى: 

اَ كَوكَْبٌ دُر ِّيٌّ  صْبَاحُ فيِّ زُجَاجَةٍ الزُّجَاجَةُ كَأَنهَّ صْبَاحٌ الْمِّ شْكَاةٍ فِّيهَا مِّ نوُرِّهِّ كَمِّ
يءُ وَلَوْ لمَْ  نْ شَجَرَةٍ مُبَاركََةٍ زَيْ تُونَةٍ لا شَرْقِّيَّةٍ وَلا غَرْبِّيَّةٍ يَكَادُ زَيْ تُ هَا يُضِّ يوُقَدُ مِّ
تَمْسَسْهُ نَارٌ نوُرٌ عَلَى نوُرٍ يَ هْدِّي اُلله لِّنُورِّهِّ مَنْ يَشَاءُ وَيَضْرِّبُ اُلله الَأمْثاَلَ لِّلنَّاسِّ 

، لقد قيل في هذه الآية إن الله تعالى نور (36 :)النور وَاُلله بِّكُل ِّ شَيْءٍ عَلِّيمٌ 



89

صْبَاحُ فيِّ زُجَاجَةٍ السماوات والأرض:  صْبَاحٌ الْمِّ شْكَاةٍ فِّيهَا مِّ مَثَلُ نوُرِّهِّ كَمِّ
اَ كَوكَْبٌ دُر ِّيٌّ  يءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارٌ  ...الزُّجَاجَةُ كَأَنهَّ أي يمكن  يَكَادُ زَيْ تُ هَا يُضِّ

يُضيء هذا الزيت من تلقائه بغير النار، وذلك بسبب نقاوته من الدرجة أن 
، لأنه عندما تنشأ النقاوة في ذلك الزيت أي الفطرة نوُرٌ عَلَى نوُرٍ العليا. 

الصحيحة، ين زل نور الله الذي يشبه النار بسبب إنارة ذلك النور الفطري، 
 ويجتمع النور السماوي مع النور الأرضي. 

انظروا كيف بيّ  الله تعالى في هذه الآية بكل وضوح أنه عندما يصبح نور الفطرة 
الاشتعال بنفسه، عندئذ يجذب النورَ نورانيا بصورة كاملة ويصبح نقيا كأنه قادر على 

السماوي، أي يصبح مهبط الإلهام. فلا يصح القول بأن الدماغ الكامل والنقي سوف 
فإذا كان كاملا سين زل الإلهام عليه تلقائيا، وإن كان  يط لع على التعليم من تلقائه.

 ناقصا استحال عليه صنعُ التعليم من عنده.
باختصار، هذه الآية تتضمن بحثا مستفيضا حول قضية القوى الروحانية وارتقائها، 
ويشهد عليه كلٌّ من العقل والمشاهدة، ولا يمكن العثور على هذا البحث في أي  

لم. كتاب آخر في العا
فيِّ ب يُُوتٍ أذَِّنَ اُلله أنَْ تُ رْفَعَ ثم يبيّ الله تعالى: أين يوجد ذلك النور؟ فيقول: 

لْغُدُو ِّ وَالآصَالِّ  ، أي يوجد هذا النور (37 :)النور وَيذُْكَرَ فِّيهَا اسْمهُُ يسَُب ِّحُ لهَُ فِّيهَا باِّ
من النور هو محمد  في بيوت قرر الله أنها ستُرفع وسيُعطى أصحابها حكومةا. فالمراد

 الذي تقرر بحقه أنه سيُجعل مَلِّك العالم.  رسول الله 
فلا شك أن النور موجود في فطرة الإنسان وهو يشبه نور الله ولكن القانون هو  

 -أي تنال كمالا لدرجة تتولد فيها قدرة على تلقي الإلهام -أنه عندما تستنير فطرة
الإنسان الصحيحة لا تبقى بغير  ين زل عليها إلهام من السماء، وهذا يعني أن فطرة

لفطرة ين زل عليها الإلهام حتما، وإلا فإنها ليست تلقي الإلهام، أي عندما تكتمل ا
كاملة.  ولا تستقيم الأمور بغير الإلهام من الله.



90

 التعليم الكامل لإكمال القوى الروحانية

الأمر الثالث الذي يتحتم على الدين بيانه هو بيان الأمور الضرورية لإكمال 
 ه يمكن أن يشمل أحكاملدرجة أنالقوى الروحانية وتنشيطها. هذا الموضوع واسع 

الشريعة كلها ويمكن البحث فيه حول أصول الدين وجزئياته كلها لأن الهدف منها 
هو ارتقاء القوى الروحانية. ولكن ما دام هذا الموضوع لا يطابق محاضرتي هذه لذا 

( بأن 1سوف أعل ق عليه تعليقا واحدا بإيجاز وهو أنه ما دام الإسلام يعترف: )
ات الروح تتولد ن تيجة التغيرات في جسد الإنسان  لذا لا بد وأن تتأثر من التغيرُّ

 يَا أيَ ُّهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِّنَ الطَّي ِّبَاتِّ وَاعْمَلُوا صَالِّْااالجسدية كما يقول الله تعالى: 
، أي بأكل الطيبات يوفَّق الإنسان لكسب الأعمال الصالْة، لذا (52 :)المؤمنون

على أغذية الإنسان  -إلى حد ما-قد ر الله أنه يتحتم على الدين أن يضع حدودا 
وعلى أذنيه وعينيه وحواسه لئلا تصل إلى الدماغ والقلب تَثيرات سيئة بواسطة 

 ض مبدأين اثنيّ. لهذا الغر  المعدة والْواس، وكيلا تموت روحه. وقد وضع 
الأول: لقد بيّ  بنفسه الأمور الضرورية والمبدئية، وأعطى تعليمات مفصلة 

( أقر  بأنه ستكون هناك حاجة إلى قوانيّ 2عن كل قضية ولكن مع ذلك، )
متبدلة نظرا إلى حاجات الناس المتغيرة في بعض الأمور أو لأناس في بعض البلاد، 

جات بسبب ظروف العصر المتغيرة التي يكون لأنه يمكن أن تطرأ مثل هذه الْا
يَا أيَ ُّهَا  الإنسان بحاجة إلى سن  القوانيّ عنها. فقد وضع لهذا الغرض قانونا:

يَّ  هَا حِّ الَّذِّينَ آمَنُوا لَا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِّنْ تُ بْدَ لَكُمْ تَسُؤكُْمْ وَإِّنْ تَسْأَلُوا عَن ْ
بْدَ  ُ غَفُورٌ حَلِّيمٌ يُ نَ زَّلُ الْقُرْآَنُ تُ  هَا وَاللََّّ ُ عَن ْ ؛ أي لا (102 :)المائدة لَكُمْ عَفَا اللََّّ

تسألوا كيف نعمل هذا العمل وذاك العمل لأن الله تعالى قد ترك ذكر بعض 
الأمور عمدا ولْكمة، ولو أبُديت تلك الأشياء كلها لفُرضت عليكم بصورة 
دائمة، لذا فقد أهمل الله تعالى ذكر بعض الأشياء لعلمه أنه ستكون هناك حاجة 

اني الذي ذكره القرآن الكريم هو أنه تكون إلى التغيير فيها في المستقبل. فالمبدأ الث



91

هناك حاجة إلى التغيير مؤقتا في بعض التعاليم بعد التعليم الكامل أيضا، وقد 
 تركها القرآن للإنسان أن يبُتّ فيها بعقله. غير أنه بيّّ طريق الحكم فيها قائلا:

 ْنَ هُم يّ أنهم يحكمون . أي أن من شيمة المؤمن(39 :)الشورى أمَْرُهُمْ شُورَى بَ ي ْ
في الأمور القومية بالتشاور. إذن، لا يقول الإسلام أن يتبع كل شخص رأيه 
الشخصي بل يجب أن يتبع ما يتقرر بعد التشاور. ولكن لما كانت هناك إمكانية 
وقوع الإنسان في الخطأ على الرغم من كل ذلك لذا هيأ الله تعالى أسبابا من 

وا  الغيب لحمايته أيضا، وهي أنه  خلق الملائكة الذين مهمتهم أن يسيررّ
بَاتٌ  الإنسان إلى طريق الحسنة دائما. فيقول الله تعالى مبيّنا هذا الأمر: عَقرّ لَهُ مُ

نْ أمَْرر اللهر  ونهَُ مر هر يَحْفَظُ لْفر نْ خَ نْ بَيّْر يَدَيْهر وَمر (.12 :)الرعد مر
مات مفصلة. ولكن لما باختصار، أنزل الله شريعة لهداية البشر وأعطاهم تعلي

الملائكة  كانت هناك مع ذلك إمكانية لصدور الخطأ من الإنسان لذا سخّر 
لحمايته. الكتب الأخرى ساكتة عن أعمال الملائكة من هذا النوع بل الحق أن 
الكتب الأخرى لم تتحدث أصلا بالتفصيل عن الملائكة بل تحدثت بصورة جعلت 
شريحة من أتباعها تتخذهم بناتٍ لله. الناس يسخرون من هذا الأمر ولكن الخبراء 

الله العظيمة، ولكن هذه ليست بمناسبة  يعرفون أن وجود الملائكة منة من منن
الحديث المفصل حول هذا الموضوع. 

 إظهار النتائج الروحانية -3

هو أنه لو ظل الإنسان يعمل على المنوال نفسه ولم  المبدأ الثالث الذي ذكره 
ير نتائج عمله لثبطت همته لذا لا بد أن يكون هناك سبيل لإظهار النتائج أيضا. 

حان الطلاب في المدارس هو أن يزدادوا همة وعزيمة برؤية النتائج فالهدف من امت
ويتطوروا في دراستهم. فعلى هذا النحو بيّّ الله تعالى طريقة لإظهار النتائج الروحانية 

بْ لَكُمْ  فقال: . (61 :)غافر ادْعُونِر أَسْتَجر



 92 

 عدم التزام الأديان الأخرى بالمبادئ 

هذه الأمور الثلاثة تلاحَظ لدى الأديان الأخرى غير الإسلام أيضا ولكن بغير 
( تعطي 2( الأديان التي تعطي الأحكام ولا تبيّ حكمتها. )1التزامٍ بالمبادئ، مثلا: )

( تبيّ  الكتب الأخرى بعض الأحكام ولكن 3أحكاما تقضي على حر ية الإنسان. )
السبب وراء أحكام تدُلي بها ولا تبيّ السبب وراء  بصورة عشوائية، بمعنى أنها لا تبيّ

تركها بعضها الأخرى، هل أهملتها قصدا أو بغير قصد. خذوا الفيدات مثلا فلم تبيّ 
شيئا عن الأمور العظام لدرجة أنها لم يرد فيها حُكم حتّ عن القصاص أو العفو أو 

من ناحية، ومن ناحية ثانية المحرمات. والإنجيل أسوأ منها حالا إذ يعُد  الشريعة لعنة 
أنه إن كان صحيحا أن الشريعة لعنة كان من المحتوم ألا  معيعطي الأحكام أيضا، 

 : يكون في الإنجيل أي  حكم قط، ولكن الأحكام موجودة كما جاء في إنجيل متّ 
، وَمَنْ يَ تَ زَوَّجُ مُطلََّقَةا لِّعِّلَّةِّ الز ِّ  إلاَّ وَأمََّا أنََا فأَقَوُلُ لَكُمْ: إِّنَّ مَنْ طلََّقَ امْرأَتَهَُ " نَى يَجْعَلُهَا تَ زْنيِّ

يلُ مَتَّّ "فإَِّنَّهُ يَ زْنيِّ  . إذن، إذا كانت الشريعة لعنة فلا أدري لماذا أعُطي (32:  5. )إِّنجِّ
الناسُ نصيبا من هذه اللعنة؟ وإذا قلتم إنها ليست لعنة بل هي رحمة فلماذا إذن أهملت 

إذ كان لا بد من ذكرها. باختصار، قالت تلك الأديان كلاما الأمور المهمة الأخرى؟ 
جزافا بحيث أهملت بعض الأشياء أحيانا ولم تذكر السبب وراء السكوت عن تلك 
الأحكام، وبي نت أحيانا أخرى أشياء ولكن لم تذكر الْكمة وراءها. ولكن القرآن 

وراء كل ما يقول، ويبيّ الكريم كلما يقول شيئا يكون مبنيا على المبدأ ويبيّ الْكمة 
أيضا سببا وراء ما أهمله من الأحكام، ولكن هذا الأمر لا يوجد في كتب أخرى. لم 

 يرد في الفيدات المنعُ من الزواج بشقيقتيّ ولكن أتباع الفيدا لا يجيزون ذلك. 
 دليل قاطع على كمال تعليم الإسلام

وحانية هذه. كل ما ورد أذكر هنا مبدأ عاما وبسيطا عن كتب وثائق الهداية الر 
في كتاب سوى القرآن الكريم من المسائل، لا بد أن تكون هناك مسائل أخرى لو 



 93 

عُمل بها لعُد  ذلك سيئة خُلقية ولكن لن تجدوا المنع عنها في تلك الكتب. ومقابل 
ذلك ليس في القرآن الكريم أمرٌ يُ عَد  العمل به سيئة خُلقية ولم يمنع عنه الإسلام، أو 

 يبيّ  بشأنه دستور العمل بوجه خاص. وهذا المبدأ الوجيز دليل على كمال تعليمه. لم 
 تعليم الإسلام الجامع عن علم المعاد-4

الأمر الرابع الذي يتحتم على الدين أن يبيّ التعليم عنه يتعلق بالمعاد، بمعنى أنه  
يجب عليه أن يُبر عما ستكون حالة الإنسان بعد الممات. الإسلام يتحدث عن 
هذا الموضوع أيضا بالتفصيل ولكن لا أستطيع بيانه بالتفصيل في هذا المقام غير 

اَ خَلَقْنَاكُمْ عَبَ ثاا وَأنََّكُمْ الله تعالى: أنني أقدم آيتيّ تَييدا لذلك فيقول  تُمْ أنمَّ ب ْ أفََحَسِّ
نَا لا تُ رْجَعُونَ  ، جاءت هذه الآية بعد ذكر خلق السماوات (116 :)المؤمنون إِّليَ ْ

والأرض وبيان الإحياء والإماتة وبعد بيان مالكية الله تعالى، وقد أخبر الله تعالى فيها 
كم من قوى أودعها في الإنسان، وكيف سخ ر له الأرض والسماوات، وخلق له 

فعُل القمر والشمس ووضع فيهما التأثيرات ثم أودع الإنسان مواهب وقدرات. هل 
كل ذلك ليأكل الإنسان ويشرب في الدنيا ويموت ويفنى؟ كلا، لن يحدث ذلك 
أبدا بل لا بد أن تكون للإنسان حياة أخرى يُسأل فيها عن أعماله، وتكمل تلك 

 الْياة الهدف من خلقه. 

مُ بِّيَ وْمِّ الْقِّيَامَةِّ ثم يقول الله تعالى في سورة القيامة:  مُ  *لَا أقُْسِّ لن َّفْسِّ وَلَا أقُْسِّ باِّ
نْسَانُ ألََّنْ نَجْمَعَ عِّظاَمَهُ  *اللَّوَّامَةِّ  ، أي أُشهد الْياة (4-2)القيامة:  أَيَحْسَبُ الْإِّ

بعد الممات. قد يقول قائل هنا بأن الآيات قُد ِّمت دليلا على ما كان ينبغي تقديم 
أن المراد  الدليل عليه. ولكن قراءة بعض الآيات التالية توضح الموضوع جيدا ويتبيّ

لأن بعثة نبي تكون بمن زلة القيامة.  من القيامة هنا هو زمن المسيح الموعود 
نَ يَ وْمُ الْقِّيَامَةِّ يَ فيقول الله في السورة نفسها:  وَخَسَفَ  *فإَِّذَا برَِّقَ الْبَصَرُ  *سْأَلُ أياَّ

نْسَانُ يَ وْمَئِّذٍ أيَْنَ الْمَفَرُّ  *وَجمِّعَ الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ  *الْقَمَرُ  -7)القيامة:  يَ قُولُ الْإِّ
11) ، ُبرَِّقَ الْبَصَر أي ستنكشف علوم جديدة حتّ تترك الإنسان في حيرة من :



 94 

أي عندما ينكسف الشمس والقمر، سيقول  وَجمِّعَ الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ أمره. 
، وقد مة هنا هو زمن المسيح الموعود . المراد من القياأيَْنَ الْمَفَرُّ الإنسان 

قد ِّم دليلا على القيامة وقيل بأنه سيأتي زمان يبلغ فيه دمار المسلميّ وفسادهم 
منتهاه، وعندئذ سيحييهم الله مرة أخرى. هذه النبوءة تتحدث عن زمن المسيح 
الموعود وتقول بأن المسلميّ سيحرزون التقدم بعد مواجهتهم الدمار. وإن تحقق 

ك سيوضح أن القرآن الكريم قد صدر من مصدر لا يصدر منه شيء غير صائب. ذل
عندما يتحقق ذلك سيعرف الناس أن ما يقوله القرآن عما بعد الموت أيضا سوف 

 يتحقق أيضا لا محالة.
الأمر الثاني المذكور هو أن النفس اللوامة المودَعة في الإنسان أيضا دليل على 

كذب ينسان ذنبا تلومه نفسه، إذ من الملحوظ أنه كلما القيامة. عندما يرتكب الإ
المرء حتّ الطفل الصغير يضيق صدره وينقبض لأن النفس اللوامة الموجودة فيه 
تُخجله وتلومه. يقول الله تعالى بأن هذه هي النفس اللوامة التي بسببها يميز الإنسان 
بيّ الأخلاق الفاضلة والأخلاق السيئة وبيّ الذنب والْسنة. وهذا دليل على أن 

لماذا ينشأ في الإنسان شعور بالندم. كذلك يبيّ القرآن  القيامة واقعة لا محالة وإلا
الكريم تفاصيل العذاب والإنعام ويبيّ الِّْكم المودَعة فيها. يشرح ويبيّ العقوبة 
والهدف منها كما يبيّ الإنعام والهدف منه وأسلوب العقوبة وطريق الإنعام. 

كتب الأخرى قط، بإختصار يلقي ضوءا كافيا على كل جانب بما لا نظير له في ال
وإذا وُجد فهو ناقص. إذن، الإسلام أفضل من الأديان الأخرى من حيث بيان 

 ضرورة الدين أيضا. 
 دين يوصل إلى الله تعالى ويُكمل القوى الروحانية

يقد مها دينٌ يتحتم عليه أن  التيوالآن أبيّ الأمر الخامس وهو أن الْاجات  (5)
كتاب سوى القرآن الكريم يحقق هذا الهدف.   يسُد ها أيضا. إنني أرى أنه ما من



 95 

القرآن الكريم وحده يد عي أنه ما لم يوصل دينٌ إلى الله وما لم يُكمل قوى الإنسان 
الروحانية وما لم يضمن له الخير في الآخرة فلا ينفع المرء تعليمه وحده. الإسلام 

رةَِّ أعَْمَى وَأَضَلُّ سَبِّيلا وَمَنْ كَانَ فيِّ هَذِّهِّ أعَْمَى فَ هُوَ ينادي في هذا العالم:   فيِّ الآخِّ
، فيقول: اعلموا أن الهدف من الصلاة والصوم والْج والزكاة وغيرها (73 :)الإسراء

هو أن يصل الإنسان إلى الله تعالى لأن هدف الدين هو أن يرى الإنسانُ ربَّه. وإن 
لُأخروي أيضا. فهناك حاجة لم يرَ الإنسانُ اللهَ تعالى في هذا العالم لن يراه في العالم ا

لرؤية الله في هذه الدنيا أيضا. إذا كان الإنسان يؤدي العبادات ولكنه لا يرى اللهَ 
تعالى فهذا يعني بكل صراحة أن الهدف الْقيقي من العبادة لم يتحقق. ومن كان 
أعمى في هذه الدنيا عن رؤية الله فسيكون أعمى في العالم الثاني أيضا. المراد من 

 َأَضَلُّ سَبِّيلاو  هو أن عماه في العالم الأخروي سيكون أسوأ من عماه في هذا
 العالم لأنه لا مجال للتوبة في العالم الأخروي. 

 النداء من العالم الأخروي

وْمَ تَ رَى الْمُؤْمِّنِّيَّ وَالْمُؤْمِّنَاتِّ يَسْعَى يثم ينُادي من العالم الأخروي بالقول: 
يَْماَنهِِّّمْ بشُْراَكُمُ الْيَ وْمَ جَنَّاتٌ تَجْرِّي مِّنْ تَحْتِّهَا الَأنْهاَرُ خَالِّدِّينَ فِّ  يهَا نوُرهُُمْ بَيَّْ أيَْدِّيهِّمْ وَبأِّ

افِّقَاتُ لِّلَّذِّينَ آمَنُوا انْظرُُونَا نَ قْتَبِّسْ يَ وْمَ يَ قُولُ الْمُنَافِّقُونَ وَالْمُنَ  *ذَلِّكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِّيمُ 
نَ هُمْ بِّسُورٍ لَهُ بَابٌ بَاطِّنُهُ فِّيهِّ  عُوا وَراَءكَُمْ فاَلْتَمِّسُوا نوُراا فَضُرِّبَ بَ ي ْ مِّنْ نوُرِّكُمْ قِّيلَ ارْجِّ

مْ  يَسْعَى نوُرهُُمْ ؛ (14-13 :)الْديد الرَّحْمةَُ وَظاَهِّرهُُ مِّنْ قِّبَلِّهِّ الْعَذَابُ  بَيَّْ أيَْدِّيهِّ
يَْماَنهِِّّمْ  .. لقد قيل هنا أن التقدم في العالم الأخروي سيحصل سريعا جدا. النور وَبأِّ

سيسعى حيّ يسعى السائرون معه أيضا... وفي ذلك إشارة إلى سرعة التقدم 
أي سيبشرهم ملائكة الله...  بُشْراَكُمُ الْيَ وْمَ ومواكبة المؤمنيّ مع هذه السرعة. 

 ْعُوا يَ و مَ يَ قُولُ الْمُنَافِّقُونَ وَالْمُنَافِّقَاتُ لِّلَّذِّينَ آمَنُوا انْظرُُونَا نَ قْتَبِّسْ مِّنْ نوُرِّكُمْ قِّيلَ ارْجِّ
سيقول المنافقون والمنافقات: أين أنتم هاربون؟ انتظرونا  وَراَءكَُمْ فاَلْتَمِّسُوا نوُراا



 96 

ارجعوا إن كنتم قادرين وابحثوا  لنقتبس من نوركم، سيقال لهم: لن تجدوا النور هنا بل
لقد قيل في هذه الآيات إن النور الذي يُستفاد منه في  عن النور من حيث أتيتم.

الآخرة يناله المرء من هذه الدنيا ولن يناله بعد الوصول إلى ذلك العالم. ومن هنا 
يتبيّ أيضا أن على الإنسان أن يكسب الْسنات في هذا العالم ليكون ناجحا في 

عالم الثاني، ولكن انظروا ما أوسع رحمة الله! كان بالإمكان أن يقال بأنه إن لم ينل ال
المرء نورا في هذه الدنيا فلن يناله أبدا وسيكون محروما إلى الأبد. وإذا كان ممكنا 

فكيف يمكن نواله؟ فقال  فاَلْتَمِّسُوا نوُراانوال النور الذي أشير إليه إشارة خفية في 
نَ هُمْ بِّسُورٍ لَهُ بَابٌ بَاطِّنُهُ فِّيهِّ الرَّحْمةَُ وَظاَهِّرهُُ يم بهذا الشأن: القرآن الكر  فَضُرِّبَ بَ ي ْ

من الواضح أن أهل الجنة لن يُرجوا منها، لذا الهدف من وضع  مِّنْ قِّبَلِّهِّ الْعَذَابُ 
الباب هو أن يدخل الجنة من كانوا في الخارج. فقد قيل هنا إنه مما لا شك فيه أن 

ور ينُال في هذه الدنيا ولكن سوف يعُفى عن المحروميّ منه أيضا بعد تمريرهم من الن
بَاطِّنُهُ فِّيهِّ الرَّحْمةَُ وَظاَهِّرهُُ مِّنْ بعض الْالات وسيدخلون الجنة مرورا بهذا الباب. 

. لقد أشير هنا أيضا إلى أن الجحيم تتولد من حواس الجنة وقواها، قِّبَلِّهِّ الْعَذَابُ 
بمعنى أن الْواس الْقيقية صالْة حتما ولكن استخدامها السيئ يؤدي إلى نشوء 

 الجحيم. إذن، لا يشارك القرآن الكريم أي  كتاب آخر في هذا الادعاء أيضا. 
 الدليل على الإيفاء بالعهد

هو: ما تم بيانهُ آنفا إنما هو ادعاء فهل سيوفى السؤال الذي يطرح نفسه هنا 
وَمَنْ أَظْلَمُ ممَِّّنِّ افْتَرىَ عَلَى اللهِّ كَذِّباا  بالوعد أيضا؟ فيقول الله تعالى بهذا الشأن: 

لَْْق ِّ لَمَّا جَاءَهُ ألَيَْسَ فيِّ جَهَنَّمَ مَثْ واى لِّلْكَافِّرِّينَ  ا وَالَّذِّينَ جَاهَدُوا فِّينَ  *أوَْ كَذَّبَ باِّ
نِّيَّ  ، لقد قال الله في (70-69 :)العنكبوت لنََ هْدِّيَ ن َّهُمْ سُبُ لَنَا وَإِّنَّ اللهَ لَمَعَ الْمُحْسِّ

هذه الآية أن الذين جاهدوا فينا إذا مشوا إلي  بقدر استطاعتهم ثم إذا تعبت أقدامهم 
وعجزوا عن المشي سأمشي إليهم بنفسي لأن سنَّتي هي أن العبد يمشي إلي بقدر 

 تطاعته ثم أمشي إليه أنا. اس



97

إن القرآن ليس افتراء  ...وَمَنْ أَظْلَمُ ممَِّّنِّ افْتَرىَ عَلَى اللهِّ كَذِّباا لقد قيل هنا في: 
وَالَّذِّينَ جَاهَدُوا فِّينَا على الله، ولو كان الأمر كذلك لعُذ ِّب المفتري. ثم بيّ  في: 

هدفه بصدق المقال. ولكنا تركنا  ينالأن المرء يكذب حيّ لا  لنََ هْدِّيَ ن َّهُمْ سُبُ لَنَا
لوا إلى الله، فلماذا لا يسعى المرء  باب نزول الكلام مفتوحا وقلنا: كونوا محسنيّ تصِّ

 سعيا صادقا للحصول على كلام صادق، وما حاجته إلى الكذب. 
الفئة الناجحة في الحصول على رضا الله تعالى

عن هذه الآية ينشأ سؤال وهو: قيل فيها فقط بأننا سنفعل كذا وكذا ولكن 
السؤال هو: هل فعل الله تعالى كذلك في وقت من الأوقات أم لا؟ فمع أن الجواب 
على ذلك موجود في هذه الآية نفسها أيضا وهو أنه لن يصل إلى الله إلا من كان 

الجنة أيضا. ولكن الله تعالى  حائزا على تكميل روحاني مناسب وهو الذي سينال
ذكر هذه الأشياء كلها منفصلة أيضا وقال بأن أصحاب العلاقة الكاملة بالله تعالى 
قد نالوا مرادهم في آخر المطاف نتيجة العمل بالقرآن الكريم ونالوا الجنة. فيقول: 

 ِّهُمْ مَنْ مِّنَ الْمُؤْمِّنِّيَّ رِّجَالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللَََّّ عَلَيْهِّ فَم ن ْ هُمْ مَنْ قَضَى نََْبَهُ وَمِّ ن ْ
لُوا تَ بْدِّيلاا  تَظِّرُ وَمَا بدََّ دْقِّهِّمْ وَيُ عَذ ِّبَ الْمُنَافِّقِّيَّ إِّنْ شَاءَ  *يَ ن ْ ُ الصَّادِّقِّيَّ بِّصِّ لِّيَجْزِّيَ اللََّّ

ا يما َ كَانَ غَفُوراا رَحِّ ن أوفوا ، أي الذي(25-24 :)الأحزاب أوَْ يَ تُوبَ عَلَيْهِّمْ إِّنَّ اللََّّ
بعهدهم فقد وصلوا إلى الله. من معاني "النحْب" النذر وما أوجبه المرء على نفسه. 

نْسَ إِّلاَّ لِّيَ عْبُدُونِّ فكان المراد من ذلك هو الإيفاء بعهد   وَمَا خَلَقْتُ الجِّنَّ وَالْإِّ
ولكن الله تعالى يقول بأن هناك مؤمنيّ لا يزالون ينتظرون الوصول إلى الله تعالى ولم 
يقص روا في جهودهم في هذا المجال. فسيجزي الله تعالى هؤلاء الصادقيّ أيضا لا 

محالة على صدقهم. 
أناس وصلوا  يتبيّ من هذا القول أن القرآن الكريم يعترف بأن في أمة محمد 

الى نتيجة العمل بالقرآن الكريم. إلى الله تع



98

علاقة المؤمنين بالملائكة

لمزيد من التأكيد بأن  لما كان الملائكة يحثون على الأخلاق الفاضلة لذا قال 
علامات إصلاحهم الروحاني تَخذ بالظهور ويلقاهم الذين يضمنون لهم الاكتمال 

ا اللهُ ثُمَّ اسْتَ قَامُوا تَ تَ نَ زَّلُ عَلَيْهِّمُ الْمَلَائِّكَةُ نَّ الَّذِّينَ قاَلوُا ربَ ُّنَ إالروحاني، فيقول تعالى: 
تُمْ توُعَدُونَ  لْجنََّةِّ الَّتيِّ كُن ْ رُوا باِّ نْ يَا  *أَلاَّ تَخاَفوُا وَلَا تَحْزنَوُا وَأبَْشِّ نََْنُ أوَْلِّيَاؤكُُمْ فيِّ الْْيََاةِّ الدُّ

رةَِّ وَلَكُمْ فِّيهَا مَا تَشْتَهِّي أنَْ فُ  نُ زُلاا مِّنْ غَفُورٍ  *سُكُمْ وَلَكُمْ فِّيهَا مَا تَدَّعُونَ وَفيِّ الآخِّ
يمٍ  ...(33-31 :)فصلت رَحِّ
ثُمَّ اسْتَ قَامُوا أي أثبتوا ذلك بأعمالهم... لقد قيل في هذه الآيات أنه سيتم :

عن بعض أصحابه: "اعملوا  إصلاح قلوبكم وأعمالكم أيضا كما قال رسول الله 
وَلَكُمْ فِّيهَا ما شئتم"، أي لا يمكن أن ترتكبوا ذنبا الآن. كذلك المراد هنا أيضا: 

تَشْتَهِّي أنَْ فُسُكُمْ ، أي لقد تطهرت نفوسكم بحيث كل ما تريدونه الآن سيكون مَا
في قلوبكم أمانٍ وأفكار طيبة دائما ولن تنشأ أفكار سيئة أبدا  أشوستنطيبا 

 وستطلبون الطيبات فقط ولن تطلبوا الخبيثات. 
السؤال هنا هو: هل انتهى كل ذلك في الأزمنة الغابرة أم ستبقى هذه السلسلة 
جارية في المستقبل أيضا؟ إن جوابه أيضا موجود في القرآن الكريم حيث يقول الله 

لُو عَلَيْهِّمْ آيَاتِّهِّ وَيُ زكَ ِّيهِّمْ وَيُ عَل ِّمُهُمُ تعالى:  هُمْ يَ ت ْ هُوَ الَّذِّي بَ عَثَ فيِّ الأمُ ِّي ِّيَّ رَسُولاا مِّن ْ
هُمْ لَمَّا يَ لْحَقُوا بهِِّّمْ  *الْكِّتَابَ وَالِّْكْمَةَ وَإِّنْ كَانوُا مِّنْ قَ بْلُ لَفِّي ضَلَالٍ مُبِّيٍّ  وَآخَرِّينَ مِّن ْ

، فهذه الآية تعلن بصراحة أن ما حدث في زمن (4-3 :)الجمعة كِّيمُ وَهُوَ الْعَزِّيزُ الَْْ 
هذا الرسول سيحدث في ذلك الزمن أيضا وستظل هذه السلسلة جارية لن تنقطع. 

أفضلية القرآن الكريم من حيث كثرة الفائدة

هناك سبب آخر للأفضلية وهو من حيث كثرة الفائدة، بمعنى أنه مما لا شك ( 4)
شياء الأخرى أيضا تكون ذات فائدة ولكن الأكثر فائدة يفضَّل على فيه أن الأ



99

غيره. عندما نلقي نظرة على القرآن الكريم من هذا المنظور نجده حائزا على الأفضلية 
راَطَ الْمُسْتَقِّيمَ  من هذا المنطلق أيضا. يقول الله تعالى: راَطَ الَّذِّينَ  *اهْدِّنَا الص ِّ صِّ

أي أيها المسلمون عليكم أن تستمروا في الدعاء دائما أن اهدنا يا  أنَْ عَمْتَ عَلَيْهِّمْ 
ربنا الصراطَ المستقيم الذي بسلوكه نال السابقون إنعاماتك. أي ندعوك أن تن ز ل 
علينا أيضا الإنعامات كلها التي أنزلتَها على السابقيّ. فيقول الله تعالى في بيان 

 الإنعامات النازلة على السابقيّ:
د ِّيقُونَ وَالشُّهَدَاءُ عِّنْدَ رَبه ِِّّمْ وَا للََِّّّ وَرُسُلِّهِّ أوُلئَِّكَ هُمُ الص ِّ  :)الْديد لَّذِّينَ آَمَنُوا باِّ

، لقد قيل في هذه الآية إن باب الشهادة والصديقية كان مفتوحا في الأمم (20
َ وَالرَّ  قال: السابقة كلها. ولكن حيّ ذكَر رسولَ الله  سُولَ فأَُولئَِّكَ وَمَنْ يطُِّعِّ اللََّّ

د ِّيقِّيَّ وَالشُّهَدَاءِّ وَالصَّالِِّّْيَّ وَحَسُنَ أوُلئَِّ  ُ عَلَيْهِّمْ مِّنَ النَّبِّي ِّيَّ وَالص ِّ كَ مَعَ الَّذِّينَ أنَْ عَمَ اللََّّ
والشهيد فقط نتيجة  الصديق. أي كان الناس ينالون مرتبة (70 :)النساء رَفِّيقاا

فيمكن نوال مرتبة النبوة أيضا.  اعة هذا النبي طاعتهم الأنبياء السابقيّ. أما بط
لم يقل سيدنا داود وعيسى عليهما السلام إنهما نالا النبوة نتيجة طاعة موسى 

 المسيح الموعود، ولكن   أكد وأعلن مرارا أنه نال مرتبة النبوة نتيجة كونه
فقط.  خادما لرسول الله 

معنى معية الأنبياء والصديقين

، وهذا لا يعني أن مَعَ الَّذِّينَ يقول بعض الناس إن التعبير الوارد هنا هو: 
أحدا يمكن أن ينال النبوة نتيجة طاعة الله ورسوله. بل المراد هو الفوز بمعية الأنبياء 
يوم القيامة. وجوابه الأول هو أنه إذا أنكرنا الْصول على مرتبة النبوة فلا بد أن 
ننكر الْصول على مرتبة الصديقيّ والشهداء والصالْيّ أيضا. ونضطر للاعتراف 

صديق ولا شهيد ولا صالح أيضا،   يمكن أن يكون الآن في أمة محمد بأنه لا
والعياذ بالله. ولكن لو أمكن نوال مقام الصالْية والشهادة والصديقية لأمكن نوال 



100

مرتبة النبوة أيضا. ولكن هنا ينشأ سؤال لا محالة أنه ما دام صحيحا أنه لم ترد في 
اجة إلى إيراد كلمة "مع" هنا، كما لم ترد القرآن الكريم أية كلمة دون حكمة فما الْ

كلمة "مع الذين" في مكان آخر بل اكتفى بالقول بأنهم سيكونون صديقيّ 
وشهداء، فكان من الممكن أن يُستخدم هنا أيضا الأسلوب نفسه. فجوابه أن الله 
وج ه الأنظار بإيراد كلمة "مع" إلى أن مطيعي هذا الرسول لن يكونوا صديقيّ فقط 

سيجمعون في أنفسهم مزايا الصديقيّ من كل أمة. ولن يكونوا شهداء فقط بل بل 
ستجتمع فيهم صفات جميع الشهداء السابقيّ، ولن يكونوا صالْيّ فقط بل 
سيجمعون في أنفسهم مزايا كل من سبقهم من الصالْيّ، كذلك من سيأتي نبيا 

ن، إن كلمة "مع" سيجمع في نفسه صفات الأنبياء السابقيّ كلهم وكمالاتهم. إذ
ولم تقللها، وبي نت أن المرتبة التي تنُال نتيجة طاعة  زادت نتيجة طاعة رسول الله 

 أرفع وأعلى بكثير من مراتب الناس السابقيّ.  محمد رسول الله 
الكلام البريء من كل شائبة

هناك سبب آخر للأفضلية وهو ألا يكون الشيء المقدَّم مشوبا بشائبة قط.  (5)
وأفضلية القرآن الكريم تثبت من هذا المنطلق أيضا. في القرآن الكريم آية يقول الناس 
عنها: ما الْاجة إليها؟ فأوضح اليوم مدى أهميتها وضرورتها من حيث مفاهيمها. 

أي هذا هو الكتاب الوحيد الذي لا  لَا ريَْبَ فِّيهِّ  ذَلِّكَ الْكِّتَابُ يقول الله تعالى: 
. لا يمكن لأحد أن يقول عن شوائبريب فيه، أما الكتب الأخرى كلها فقد شابتها 

فَمَاتَ هُنَاكَ مُوسَى عَبْدُ الرَّب ِّ التوراة بأن كل كلمة منها كلام الله، بل قد ورد فيها: "
 . وَدَفَ نَهُ فيِّ الجِّوَاءِّ فيِّ أرَْضِّ مُوآبَ، مُقَابِّلَ بَ يْتِّ * فيِّ أرَْضِّ مُوآبَ حَسَبَ قَ وْلِّ الرَّب ِّ

 (6-5:  34)الت َّثْنِّيَة  ".فَ غُورَ. وَلَمْ يَ عْرِّفْ إِّنْسَانٌ قَبْرهَُ إِّلَى هذَا الْيَ وْمِّ 
يقول ذلك عن الإنجيل، ولكن يمكننا القول عن كل كذلك لا يسع أحدا أن 

كلمة في القرآن الكريم إنها كلام الله ولا دخل فيه لأي إنسان. فالأهمية العظمى 



101

والواضحة لهذه الآية هي أنها تخبر العالم أن الكتب الأخرى قد تطرق إليها أنواع 
 ه من الزيف. الفساد ولكن القرآن الكريم هو الكتاب الوحيد الذي لا شائبة في

قد يقول قائل بأن هذا ادعاء بحت قد مه القرآن الكريم عند نزوله، وما الدليل 
ناَّ نََْنُ نَ زَّلْنَا إعلى أنه لن تشوبه شائبة لاحقا أيضا؟ فيقول الله تعالى بهذا الشأن: 

أيضا  ، أي نتحمل المسؤولية عن المستقبل(10 :)الْجر الذ ِّكْرَ وَإِّناَّ لَهُ لَْاَفِّظوُنَ 
بأنه لن يتطرق إليه تغيرُّ وتبد ل في المستقبل أيضا. وهذا ما حدث بالفعل إذ ما 

. زالتكلكلمة وكل حرف منه محفوظا كما نزل على رسول الله 
الفكرة السامية عن ربوبية العالمين 

السبب السادس للأفضلية هو أن يملك المرء ذلك الشيء لأنه من المعروف أن ( 6)
ما يملكه المرء يكون أحب إليه ويحسبه أفضل مما عند الآخرين. فحيّ ننظر إلى 
القرآن الكريم من هذا المنطلق نجده شيئا نملكه. فمثلا لقد زو د القرآنُ الناسَ بفكرة: 

 َّرَب ِّ الْعَالَمِّي  فكرة الآلهة القومية. اقرؤوا الكتاب المقدس تجدوا وبذلك أبطل
فيه: إله بني إسرائيل، وإله قومك، أو إله قوم كذا، اقرؤوا الفيدات تروا كأن إله 

الَْْمْدُ للََِِّّّّ رَب ِّ البراهمن غير إله الآخرين. ولكن القرآن الكريم يبدأ بالقول: 
تاب نازل من رب العالميّ ويدعو وبذلك أخُبر العالم كله أن هذا الك الْعَالَمِّيَّ 

الجميع إلى نفسه. باختصار، فقد جمع الإسلام الناسَ المشتتيّ كأم  رؤوم وقال: تعالوا 
إلى إله واحد. كان السبب الوحيد لانتشار الشرك فيمن خلَوا أنهم كانوا يؤمنون بآلهة 

يملك منفصلة. قال الهندوس أن إلهنا يتصف بصفات كذا وقال اليهود إن إلهنا 
صفات كذا، وقال المجوس إن إلهنا يتحلى بصفات كيت وكيت. وقال بعضٌ: أعبدوا 
آلهة جميع الأقوام للاستفادة منها جميعا. فهكذا ظهر الشرك للعيان. ولكن الإسلام 
قال بأن إله المؤمنيّ والكفار واحد، وأن الإسلام لم يأت لقوم معيّ بل جاء للعالم 

: )النور وقَدُ مِّنْ شَجَرةٍَ مُبَاركََةٍ زيَْ تُونةٍَ لا شَرْقِّيَّةٍ وَلا غَرْبِّيَّةٍ يُ كله. فيقول الله تعالى: 



102

أي أنه لكل قوم وكل زمان، وأن أبواب الارتقاء مفتوحة فيه للجميع. كذلك  (36
إِّنَّ أَكْرَمَكُمْ عِّنْدَ اللهِّ محا الإسلام تمييزا عنصريا وقال بأن معيار العظمة هو: 

، إذا كان المرء تقيا فهو مكرَّم عند الله مهما كان انَداره (14 :)الْجرات أتَْ قَاكُمْ 
من قوم أدنى. إذن، فقد شطب الإسلام العنصريةَ ووضع الْد على الفُرقة الْادثة 

 بسبب الأديان المختلفة. 
يجب على الإخوة أن يتخذوا القرآن الكريم دستور عمل لهم

وجه، وقد اكتفيتُ بضرب  26ضلية من لقد تناولت آنفا ستة أوجه فقط للأف
مثال واحد من تلك الأوجه الستة، وأكتفي بها حاليا وسأناقش، إن وف قني الله 
لذلك، البقية لاحقا، وأنصح الإخوة أن يتخذوا العمل بهذا الكتاب العديم النظير 
نصب أعينهم. إن مفاهيم القرآن الكريم التي حاولتُ بيانها الآن لا يمكن لكتاب 

ر أن يقد م مقابلها مفاهيم مثلها. يجب على الإخوة أن يهتموا بكتاب الله هذا آخ
بوجه خاص ويسعوا جاهدين للعمل به. لو كان الإنسان يملك أفضل الأشياء ولكنه 
لا يستخدمها فأنى له أن يستفيد منها. فمثلا إذا كان البئر موجودا ولم نشرب منه 

وجود عندكم ولكنه سيكون مفيدا إذا كيف يُمد عطشنا. إذن إن أفضل الكتب م
 استفدتم منه فقط.

ا واسعوا جاهدين لإصلاحكم، واقتدوا بالقرآن في كل  فأحدِّثوا في أنفسكم تغيرُّ
شيء حتّ يتبيّ جماله على العالم، فيتوجهوا إلى قراءة هذا الكتاب الطاهر والعمل 

به لأنه لا نور ولا هداية في أي  كتاب سواه.



 103 

 
 

 

 

 
 

 م28/12/1930)خطاب ألُقي في 
 بمناسبة الجلسة السنوية في قاديان(

 
 الآيات التالية من سورة "عبس":  بعد التشهد والتعوذ وتلاوة سورة الفاتحة قرأ 

   رُ  *و م ا يُدْريِك  ل ع لىهُ ي  زىكىى  *أ نْ ج اء هُ الأ عْم ى  *ب س  و ت  و لَّى ع أ وْ ي ذىكى
ف ع هُ الذ كِْر ى   *و م ا ع ل يْك  أ لَّى ي  زىكىى  *ف أ نْت  ل هُ ت ص دىى  *أ مىا م نِ اسْت  غْنَ   *ف  ت  ن ْ

 *ك لاى إِنَّى ا ت ذْكِر ةٌ   *ف أ نْت  ع نْهُ ت  ل هىى  *و هُو  يَ ْش ى  *و أ مىا م نْ ج اء ك  ي سْع ى 
ر هُ  نْ ش اء  ذ ك  رىم ةٍ  *ف م  ف ر ةٍ  *م رْفُوع ةٍ مُط هىر ةٍ * فِ صُحُفٍ مُك  كِر امٍ   *بِِ يْدِي س 

 .(17-2)عبس  ب  ر ر ةٍ 



 104 

كنتُ مصابا بالسعال من قبلُ ولكن الله تعالَّ وفقني للعمل فِ اليوم ين الأخيرين 
أنه عندما  للجلسة. والآن أيضا لَّ أستطيع أن أرفع صوتي ولكن آمل بفضل الله 

تنشأ بعض السخونة فِ الحلق سوف يرتفع الصوت وسيصل إلَّ الإخوة جميعا، فلا 
 تقلقوا بل ابقوا جالسين بهدوء. 

 لى بعض الأسئلة من أحد الإخوة:الرد ع

قبل أن أبدأ بالحديث حول موضوع اليوم، أريد أن أرد على بعض الأسئلة من 
أحد الإخوة وهي تتعلق بخطابي البارحة، أو يمكن القول إن منشأها ذلك الخطاب. 
الإجابة على هذه الأسئلة بحد ذاتها تحتاج إلَّ خطاب طويل منفصل ولكن لَّ 

وضوع الذي جئتُ ناويا بيانه بهذه المناسبة وأشرع فِ الرد على يسعني أن أهمل الم
تلك الأسئلة وغيرها بالتفصيل. وإذا فعلتُ لكان م ثلي كمثل شخص كان مشهورا 
بين الناس حيث يروى أنه كان يطيل الجلوس على شاطئ النهر، ومن طلب منه أن 

خصا لهذا يوصلهم إلَّ جانب آخر من النهر أوصلهم. فذات مرة كان يحمل ش
الغرض ولم يصل إلَّ إلَّ منتصف النهر إذ بشخص آخر يناديه ويقول: عندي مهمة 
طارئة فأرجو أن توصلني بسرعة، فأوقف الشخص  الأول فِ منتصف النهر وعاد 
أدراجه ليحمل الشخص الثاني، وعندما حمله ناداه شخص ثالث وقال: أنا فِ عجلة 

الشخص الثاني أيضا فِ الماء وعاد ليحمل من أمري فأرجو أن توصلني سريعا. فأقام 
الشخص الثالث. لم يكن أحد منهم يعرف السباحة فجاءت موجة ماءٍ فجأة فصرخ 
الشخص الأول: يا أيها المشهور أرجوك أن تنقذني. فأوقف الرجلُ الشخص الثالث 

 الذي كان يحمله وأسرع لإنقاذ الأول، ولكنه لم يصل إليه وغرق الجميع. 
كت موضوعا محددا لخطابي جانبا وتطرقت إلَّ الرد على أسئلة أخرى إذن، لو تر 

لألحقتُ بنفسي الضرر بهدفِ. يمكن أن يكسب المرء شعبية بهذه الطريقة ولكن لن 
يستفيد منه أحد. باختصار، لَّ أستطيع أن أرد على هذه الأسئلة الآن بالتفصيل 

 ولكنني سأتحدث عنها قليلا بإيجاز. 



 105 

 يكون محكوما أم لا؟هل يمكن لمسلم أن 

فمما سأله السائل: يجب ألَّ يكون المسلم محكوما، فإذا كان الأحمديون مسلمين 
. لماذا نرى الأمر على هذا النحو؟   حقيقين فتبين أنه ليس فِ العالم مسلم حُر 

الجواب على الجزء الأول من السؤال هو أنه لَّ يكون محكوم فِ الحقيقة سوى 
عبير آخر المطيعُ والمستسلم. فالمسلم محكوم ولكن للقانون، المسلم. المسلم يعني بت

المسلم محكوم ولكن للصدق، المسلم محكوم ولكن للحق. فكلما نرى مسلما محكوما 
يجب أن نبحث هل محكوميته تطابق الإسلام أم تخالفه؟ فإذا كانت تعارض الإسلام 

ول إنه هو المؤمن سنقول: هذا لَّ يجوز، أما إذا كانت تتوافق مع الإسلام فسنق
الحقيقي. فإذا ثبت أن العيش فِ ظل حكومة غير مسلمة ينافِ مبادئ الإسلام فلا 
بد من الَّعتراف بِن عيش الأحمديين فِ حكومة الإنجليز يَالف الشريعة. أما إذا 
ثبت أن العيش فِ ظل حكومة غير مسلمة لَّ ينافِ الإسلام فيجب الَّعتراف أن 

 لإنجليز لَّ ينافِ الشريعة بل يطابق الإسلام تماما. عيش الأحمدية فِ حكومة ا
فقط، بل كل دين  جاء به النبي  ليس دينا يتبين من القرآن الكريم أن الإسلام

إِذْ  :فقد ورد فِ القرآن الكريم بحق إبراهيم  ؛جاء به الأنبياء كلهم كان إسلاما
 .(132 :)البقرة الْع ال مِين  ق ال  ل هُ ر بُّهُ أ سْلِمْ ق ال  أ سْل مْتُ لِر بِ  

إذن، كل دين جاء به الأنبياء السابقون كان إسلاما بعينه. وكان من بين هؤلَّء 
الذي عاش تحت حكومة فرعون، مع أن اسم فرعون أصبح فِ  الأنبياء موسى 

الذي عاش تحت حكم  هذه الأيام شتيمةً. وكان من بين هؤلَّء الأنبياء عيسى 
ت حكومتهم مشركة. إذن، لم يتضرر الأنبياء بعيشهم تحت ظل الرومان الذين كان

حكومات غير مسلمة، أما نحن فنعيش فِ ظل حكومة أهل الكتاب الذين هم 
أقرب إلينا من قرب هؤلَّء الأنبياء إلَّ تلك الحكومات. فلو لم يتضرر إسلامهم مع 

تزمين بِية عيشهم تحت تلك الحكومات لن يتضرر إسلامنا أيضا. لم يكن الرومان مل
شريعة، ولم تكن لدى فرعون شريعة. والفرق الوحيد بين محكوميتهم ومحكوميتنا هو 



 106 

أننا محكومون أقل منهم. فإن لم يتضرر إسلامهم بتلك المحكومية لن يتضرر إسلامنا 
أيضا. لم يأمر الإسلام قط بِنه لَّ يجوز لمسلم أن يعيش تحت ظل حكومة غير 

 عاما تحت قوانين مشركي مكة.  13أيضا عاش إلَّ  مسلمة، علما أن رسول الله 
أما القول: إذا كان الأحمديون هم المسلمون الحقيقيون فليس فِ العالم كلها مسلم 
حرٌّ واحد، فلا أقول بذلك. بل أعتقد أن المؤمن لَّ يكون عبدا لأحد. من يستطيع 

بول ما يعارض أن يعُد  عبدا من يد عي أنه لو أكرهته حكومات العالم كلها على ق
الإسلام لما قبله؟ أنّ  له أن يُسمىى عبدا. ومن قال إنه سيقبل ما يعارض الإسلام 
إذا طلبت منه ذلك أعظم دولة فِ العالم فهو ليس بِحمدي. ليس هناك أي  أحمدي 

 عبدا بل كلهم أحرار. 
 لماذا نال المسيحيون الحكومةَ؟ 

لمين بسبب عدم عملهم بتعاليم السؤال الثاني هو أن الحكومة نزُعت من المس
، القرآن الكريم، ولكن المسيحيين أيضا يعملون بخلاف كتاب المسيح الناصري 

 فلماذا ما زالوا حائزين على الحكومة؟ 
الجواب على هذا السؤال هو أنه إذا تهاون المرء وتكاسل مع كونه حارسا على 

وحاني بل أقُيلوا من الحراسة الكن ز عوقب. والمسيحيون ليسوا حراسا على الكن ز الر 
، ووكِ لت تلك الحراسة إلَّ المسلمين نتيجة إيمانَّم برسول الله بعد بعثة رسول الله 

 .وإذا تهاون المسلمون الآن عوقبوا ولن يعاق ب المسيحيون . 
 ؟أية قوة حازها المسلمون ببعثة المسيح الموعود 

السؤال الثالث هو: إذا نزُعت السلطة من المسلمين نتيجة أعمالهم السيئة فأي 
بعد بعثته؟ لقد مضت على بعثته قرابة أربعين  شوكة منحهم المسيح الموعود 

 عاما ولكن ببعثته لم يمنح المسلمين أية حكومة؟ 
يوسف والرد على ذلك هو أنَّم لم يعُط وا حكومة، لأنه لم تعُط  فِ عهد يعقوب و 

 وعيسى عليهم السلام وعديد من الأنبياء الآخرين أيضا. لم ينل أتباع عيسى 



 107 

الحكومة إلَّ ثلاث مائة عام بعد بعثته. والسبب فِ ذلك يعود إلَّ أن هناك أنبياء 
مشر عون وأنبياء غير مشرعين. ولما تكون مهمة النبي المشر ع أنه يجعل أتباعه يعملون 

ها لذا يهبه الله تعالَّ الحكومة فِ حياته، بينما لَّ يكون بِحكام الشريعة التي يعُطا
النبي غير المشر ع مكلىفا بِنْ يجعل أتباعه يعملون بِوامر لم يعُم ل بها من قبل لذا يقدر 

 . الله تعالَّ فِ عهده فتح القلوب. هذا هو الفتح الذي أعطى اللهُ المسيح  الموعود 
 أمثال علي وخالد رضي الله عنهما

ؤال الرابع هو: لماذا لم تتمكن الأحمدية من خلْق شخص واحد مثل علي أو الس
 خالد رضي الله عنهما حتى فِ أربعين أو خمسين عامًا؟ 

، وأقُيمت الرد عليه هو أن الجماعة الإسلامية الأحمدية مثيلة جماعة عيسى 
، لذا لَّ يجوز البحث فيها عن أمثال خالد وعلي لإنجاز ما أنجزت أمة عيسى 

 رضي الله عنهما لأنَّما كانا مؤمن ين بنبي مشر ع. لقد جاء المسيح الموعود 
لترسيخ دعائم مغزى الشريعة، وهذه المهمة كانت تقتضي التضحية بالنفس، وقد 

ن نجحت الجماعة فِ هذه المهمة بفضل الله تعالَّ. فما يمكن أن نُسأل هو: كم م
أمثال "بطرس" خلقت الأحمدية فِ الأربعين عاما الماضية؟ ويمكننا أن نقول ردا على 

أفضل من بطرس بكثير  ذلك باليقين إنه قد كان فِ جماعة المسيح الموعود 
دعك عن بطرس. أما بطرس فحين بطُش به قال بكل صراحة: إني لَّ أعرف 

لفظ أنفاسه تحت وابل  ود المسيح، ولكن عندما بطُش بِحد أتباع المسيح الموع
 من الحجارة ولم يرتد عن إيمانه. إذن، يمكننا أن نقد م من جماعة المسيح الموعود 

أن يعلىق  . كما قبِل المسيح أناسا قدموا التضحيات مثل المسيح الناصري 
على الصليب ولم يترك الحق، كذلك ضح ى خمسة أشخاص من جماعتنا فِ كابول 

لم يَلق  بِرواحهم من أجل الصدق والحق. فيمكننا القول إن المسيح الموعود 
بل خلق م ن قدموا التضحيات مثل  فِ جماعته أمثال حواريي المسيح الناصري 

 تضحية المسيح الناصري نفسه. 



 108 

 عوة الأحمدية إلى العالم كله إلى الآنلم تبلغ د

السؤال الخامس هو: لقد مضى عهد الخليفة الأول أيضا بعد المسيح الموعود 
 ونحن الآن فِ عهد الخليفة الثاني ومع ذلك لم يصلْ اسم المسيح الموعود ، 

 العالم كله بينما وصله اسمُ "غاندي". 
سم. يقال إن شخصا تبو ل فِ الجواب هو: العظمة الحقيقية ليست فِ ذيوع الَّ

بئر زمزم فبطش به الناس وأشبعوه ضربا ولكْمًا. فقال الرجل: افعلوا ما شئتم فها قد 
تحققت بغُيتي. سأله الناسُ: ما هي بغُيتك؟ قال: كنتُ أبتغي الشهرة، والناس قد 
حضروا هنا من العالم كله وعندما علموا بفعلتي هذه شتموني كثيرا وهم سيشيعون 

ا الأمر حيثما ذهبوا، وبذلك سوف يذيع اسمي فِ العالم كله. إذن، الَّسم يذيع هذ
على هذا النحو أيضا، ولكن المراد من ذيوع الَّسم على وجه الحقيقة هو انتشاره 
على الرغم من معارضة العالم. ماذا قال السيد "غاندي"؟ فقد قال ما يقوله كل 

ده، وهذا ما قاله غاندي. ولكن هندي! كل هندي يتمنَ بطبيعته أن يتحرر بل
أراد أن يقُنع العالم بما تركه الجميع ولَّ يريدون أن يتفوهوا حتى  المسيح الموعود 

باسمه. إن م ثل السيد غاندي كمثل سابح يسبح فِ النهر مع التيار، أما م ثل المسيح 
 فهو كمثل سابح يسبح عكس التيار. لذا فإن سباحة المسيح الموعود الموعود 
  إلَّ ميل واحد فقط تفوق سباحة خمسين ميلا ممن يسبح مع التيار.كان العالم

يريد أن يقُنعهم بن زوله.  فِ ذلك الزمن ينكر نزول الإلهام، وكان المسيح الموعود 
ليُلزمهم به، فأين  كان العالم قد تخل ى عن الدين أصلا، وجاء المسيح الموعود 

والسيد غاندي؟ تأملوا فيما يجري هذه الأيام  د وجه المقارنة بين المسيح الموعو 
تكون مداولَّتي على النقيض من رغبات عامة الناس، فلا تنُشر فِ جرائد  ؛مثلا

الآخرين. ولو انتهجتُ أنا أيضا منهجا ينتهجه عامة الناس لثارت ضجة فِ الجرائد 
ولكن ما كلها على أن الخليفة قال كذا وكذا وهو رجل فطين ويحب الوطن كثيرا. 

دامت مداولَّتي لَّ تتماشى مع رغباتهم فلا تنشرها الجرائد مهما كانت قوية ومدعومة 



 109 

بالحجج والبراهين. لعل السائل لم يسمع قصة امرأة أوروبية يروى أنَّا قالت باكية 
عند وفاة زوجها إنه كان قد أعطى فلانا مبلغا كذا وكذا د ينا فم ن يسترد الآن د ينه 

ن أقاربها وقال: أنا أسترده. وهكذا ظلت تعُد د الديون عند منه؟ فنهض شخص م
مدينِيه وظل ذلك الرجل يقول: أنا أسترده، أنا أسترده. ثم قالت الأرملة: كان على 
المتوفَّى مبلغا كذا وكذا د ينًا لفلان، فمن يسده عنه؟ قال الرجل عندئذ: هل يتحت م 

اي  ليرد على هذا؟ فعلى علي وحدي أن أتصدى لكل شيء؟ أليس هناك أحد سو 
غرار ذلك كان السيد غاندي يحث على استرداد المبالغ فكان الهنود كلهم يقولون: 

يقتضي من المرء أن يدفع المبالغ من  نحن نستردها. أما ما قاله المسيح الموعود 
عنده إن صح التعبير، لذا يقول عامة الناس على هذا النداء: أليس هناك أحد 

بذلك؟ هل يتحت م علي وحدي أن أتصدى لكل شيء؟ لقد قيل  سواي  من يقوم
إن إنجازات السيد غاندي تجذب أنظار العالم والحكومةُ ترتعب حتى من اسمه. ولكن 
الحقيقة أن الحكومة لَّ ترتعب من غاندي بل ترتعب من الهند، وتدرك صعوبة سيطرة 

نجليز يَافون مليون فرد من السكان. فالإ 330بضع مئات آلَّف من الناس على 
 هذا الأمر ولَّ يَافون غاندي. 

 الوصايا

بعد الرد على الأسئلة أريد أن أوصي بشأن الأولَّد الصغار. إن طلاب الجامعة 
وما دام مرض إصدار -الأحمدية والمدرسة العليا أصدروا العدد السنوي لمجلت يهم 

وقد طلبوا  -يضاالأعداد السنوية منتشرا فِ البلاد فلم يسلم منه هؤلَّء الطلاب أ
مني أن أوصي الإخوة بشرائها. عندما كانوا على وشك إصدارها قلت لهم: إذا 
كانت المدرسة أو الجامعة الأحمدية قادرة على تداولها فأصدروها بكل سرور ولكن 
لَّ تطلبوا مني أن أوصي أفراد الجماعة بشرائها. أما الآن فقد أصبحت هذه القضية 

ة "البتهان"؛ يروى أن ابنه استعد للهجوم على أستاذه مماثلة لقصة شخص من طائف
بالسيف، فقال أبوه للأستاذ: هذا أول هجوم يقوم به ابني العزيز فدعه يجر ب. فمع 



 110 

أن شراء المجلات عبء على جيوبنا نحن ولكن لما كان هذا أول هجوم لأولَّدنا 
ن نقد ر هجومهم هؤلَّء لذا أوصي بشراء مجلاتهم كلها، وذلك لأنَّم أولَّ يستحقون أ

لأنه الأول، وثانيا: قد من وا علينا نوعا ما قائلين إنَّم كانوا مشغولين فِ ترتيبات 
الجلسة لذا لم يتمكنوا من بيع المجلة، وبذلك وجدوا عذرا. فأرجو من الإخوة أن 

 يشجعوهم بشراء مجلاتهم كلها. 
 والآن أتحدث بإيجاز حول بعض الأمور التي تحدثت عنها بالأمس. 
 ضرورة التعاون مع التجار الأحمديين في كل الأحوال 

لقد قلت بالأمس إنه لَّ بد للمؤمن من اجتناب كل نوع من النار، من حيث 
الدين والدنيا. ولكن لما كان الوقت ضيقا فاكتفيتُ ببيان مبادئ اجتنابها فقط 

 أمر وتركتُ التفاصيل. والآن أريد أن أوجه أنظار أفراد الجماعة بوجه خاص إلَّ
واحد من بين تلك الأمور. إن كثيرا من الأمور التي لَّ يمكن أن ينجزها فرد واحد 

التي علينا إنجازها فِ العالم لَّ يمكن أن تتم  العظيمةلأعمال ايمكن إنجازها بالتعاون. 
 ما لم نراقب الجماعة بشأنَّا فِ كل مجال على وجه صحيح. لقد حدد النبي 

للذين أسُروا فِ غزوة بدر فدية أن يعل موا أولَّد المسلمين. من المعلوم أنَّم ما كان 
لهم أن يعل موا تعليما دينيا بل قادرون على تعليم علوم متداولة فقط. وقد دب ر النبي 

  لتحصيلها ورأى التعليم الدنيوي أيضا ضروريا إلَّ جانب التعليم الديني. فمن
الجماعة الدنيوي أيضا إلَّ جانب التقدم الديني، غير أنه لَّ واجبنا أن نَّتم بتقدم 

 بد من تقديم الدين على الدنيا، وحيثما عرقلت الدنيا سبيل  الدين وجب تركها.
السبيل الأمثل للتقدم الدنيوي هو التعاون المتبادل. لقد تعاون الأوروبيون 

. حين بينهمما فيما بينهم وحازوا التقدم، ولكن المسلمين ظلوا يتخاصمون في
شنت أوروبا مجتمعة هجوما على المسلمين كان المسلمون متخاصمين فيما بينهم 
حينداك أيضا. عندئذ حاكت الحكومة الباطنية مع المسيحيين مؤامرة أنَّا ستقتل 
السلطان صلاح الدين وليهاجم المسيحيون المسلمين من الخارج. وما أسفرت 



 111 

ختصار، ما يمكن إنجازه بالتعاون المتبادل لَّ عنه هذه المؤامرة هو واضح جلي . با
يمكن إنجازه بِي طريقة أخرى. فيمكن لجماعتنا أن تتقدم بالطريقة نفسها. 
والسبيل الأمثل لنيل هذا الهدف هو التعاون مع التجار. لَّ شك أن الفلاحين 
أيضا قد يكونون أثرياء ولكن الأثرياء الكبار أيضا لَّ يستطيعون أن يسيطروا 

الأجانب ولو كان بعضهم لبعض ظهيرا. ومقابل ذلك يمكن السيطرة على على 
ثروة البلاد الأخرى بواسطة التجارة لأن التجارة يمكن أن تنتشر إلَّ أبعاد شاسعة. 
لذا فإن مساعدة التجار ضرورية جدا. ولهذا الغرض أقترح حاليا أن نختار شيئا 

لأحمديين فقط دون غيرهم. معينا ونقرر بشأنه أننا سوف نشتريه من التجار ا
وبهذه الطريقة يمكن أن تتقدم تجارة ذلك الشيء فِ غضون عام واحد، كما يمكن 
مقاومة التجار الآخرين. لنأخذ على سبيل المثال الأدوات الرياضية التي تُصنع 
فِ مدينة سيالكوت. هذه الأدوات لَّ تُستعمل فِ الهند فقط بل تُ و رىدُ إلَّ بلاد 

مثل إنجلترا والنمسا وألمانيا وغيرها. وبواسطة هذه الصناعة يمكن خارجية أيضا 
أن تُجل ب الأموال من بلاد أخرى. توجد فِ مدينة سيالكوت أربع أو خمس 
شركات للأحمديين، فيمكن فِ العام الحالي أن يشتري جميع الأحمديين ذوي 

ة بنوادي سواء أكانوا مدرسين أو من مدراء المدارس أو كانت لهم صل-النفوذ 
الألعاب أو كانوا يتاجرون فِ أدوات رياضية أو كانت لهم علاقات مع أناس فِ 

الأدوات الرياضية كلها من شركات الأحمديين فِ مدينة  -المجالَّت المذكورة
سيالكوت. وأقول لأصحاب تلك الشركات أن يشك لوا لجنة لبيع الأدوات وليكن 

الجميع نصيبهم من الأرباح. بهذه  أعضاؤها التجار فِ هذا المجال فقط لينال
المناسبة أريد أن أقدم هذا المشروع فقط. عندما يشكل التجار لجنة مثلها عندئذ 
سأعلن فِ الجريدة أنه يجب أن نسعى لبيع سلع هذه الشركة. وبذلك سوف 
نعرف مستوى الربح فِ غضون عام أو عام ين. وإذا أحرز هؤلَّء التجار تقدُّما 

مًا   لجماعتنا على أية حال. فسيكون تقد 



112

 اقتراح تشكيلِ شركةٍ بحسب مبدأ التعاون المتبادل

كذلك يجب تشكيل شركة تعاونية يشترك فيها التجار والمزارعون وغيرهم. كنتُ قد 
وضعت لها بعض الأصول التي أعُجب بها الشودهري ظفر الله خانْ من الناحية القانونية 

 يدفعه كل عضو من أعضائها كل شهر. والمبلغ وستنُشر قريبا. سوف يحدىد مبلغ معين
. ما دام الأحمديون لَّ يعرفون الذي يُجمع بهذه الطريقة سيُشرى به عقار كرهن مقبوض

التجارة على مستوى أعلى لذا لن تُستثم ر النقود فيها بل سيُشترى عقار بصورة رهن 
نجمن". إذا مات مقبوض كما يفُعل بالنقود فِ صندوق الَّدخار للعاملين فِ "صدر أ

عضو من أعضاء الشركة سوف يدُفع نصف الربح الحاصل منه أو ثلثه لورثته. وكذلك 
يكون المبلغ المجموع أيضا من حق ورثته. أريد أن أعلن عن هذا المشروع بإيجاز فقط 
وستنُشر تفاصيله فِ الجريدة بعد الَّستشارة، فعلى الإخوة أن يكونوا مستعدين له. 

 الموضوع الذي اخترته للخطاب هذا العام. والآن أتوجه إلَّ
 أهمية موضوع فضائل القرآن

لقد تحدثت فِ العام المنصرم عن فضائل القرآن. يمكن للإخوة أن يقد روا أهمية 
هذا الموضوع من أن أساس الإسلام هو أن القرآن الكريم أفضل من جميع الكتب 

إذ كانت الأديان  ؛أصلا الله  رسولالدينية والإلهامية فِ العالم، وإلَّ لَّ معنَ لبعثة 
بشيء جديد فلم تكن  يضا. وإن لم يأت النبي أ موجودة فِ العالم قبل بعثته 

لمجيئه حاجة أصلا. أما إذا ثبتت أفضلية القرآن الكريم فلا تبقى للأديان الأخرى أية 
أهمية بل ينطبق عليها المثل القائل: "إذا حضر الماء ب ط ل التيمم". فلو ثبت أن القرآن 

وكة، والكتاب الوحيد الجدير الكريم بمن زلة الماء لتبين أن الكتب السابقة صارت متر 
 بالعمل به الآن هو القرآن. 

وأثبتنا أفضليته يمكن أن تثار شبهة  واحدالقد قلت من قبل إننا إذا أخذنا شيئا 
أن  الشيء المذكور قد لَّ يكون أفضل مقارنة بشيء لم يذُك ر. ولكننا إذا أثبتنا 



 113 

ن الكريم أفضل جملة وتفصيلا الأفضلية من حيث المبدأ فلا بد من الَّعتراف بِن القرآ
 من كتب الله قاطبة.

وجها لأفضلية القرآن الكريم، وأثبتت  26لقد بي نت فِ محاضرتي فِ العام الماضي 
وبقيت العشرين الباقية كد ين علي، بل  26أوجه فقط من بين ال   6أفضليته من 

تة أيضا. تحدثت بإيجاز شديد لضيق الوقت عن الوجهين الأخيرينِ من الأوجه الس
 لذا رأيت من المناسب أن أتحدث اليوم عن هذين الَّثنين أيضا بشيء من التفصيل.

  السعي للإيفاء بعهد قطعه المسيح الموعود 

دليل  300بتقديم  الحق أن هذا الموضوع إيفاء بعهد قطعه المسيح الموعود 
كتب فِ نَّاية الجزء   مع أنه  1فِ البراهين الأحمدية على أفضلية القرآن الكريم

 الرابع من البراهين الأحمدية: 
مختلفا، ثم أطلعني، أنا أحقر العباد،  وضعهعندما ألُِ ف هذا الكتاب بداية كان "

على عال  مٍ ما كنت مط لعا عليه  -تماما موسىمثل - التجل ي المباغتُ لقدرة الله 
ن عمران فِ ليلة مظلمة من قبل. أي كنتُ أتجول أنا العبد المتواضع أيضا مثل اب

إني أنا ربك"، وكُشفت الأسرار " لأفكاري، إذ سمعت دفعة واحدة صوتا من الغيب:
التي لم تكن فِ متناول العقل والتصور. فالآن إن ولي  هذا الكتاب وكفيله ظاهرا 

إيصاله. والحق  وباطنا هو الله رب  العالمين، ولَّ أدري إلَّ أي  مدى وقدرٍ يريد 
إلَّ الجزء الرابع من الكتاب، تكفي  صدق الإسلام التي كشفها علي  أن أنوار 

 2"لإتمام الحجة.
دليل فِ "البراهين  300أن أكتب  أنويأيضا بعد ذلك: "كنت  ثم كتب 

الأحمدية" لإثبات حق ية الإسلام، ولكن حين تأملت فِ الموضوع توص لت إلَّ نتيجة 
                                                 

 .129، البراهين الأحمدية، ص 1الخزائن الروحانية، المجلد   1
 ، الإعلان بعنوان: نحن وكتابنا. 673، البراهين الأحمدية، ص 1الخزائن الروحانية، المجلد   2



114

أن هذين النوعين من الأدلة يقومان مقام آلَّف الأدلة فِ الحقيقة. فصرف الله قلبي 
 1لتحرير الأدلة المذكورة آنفا." هح  وشر  عن تلك الإرادة 

فِ البراهين الأحمدية كتبها فِ تأليفاته  فالأدلة التي وعد بها المسيح الموعود 
لترتيب ضروريا. الأخرى. ولكن لَّ تدركها كل عين، لذا رأيت بيانَّا با

خمسون وجها للأفضلية 

ولكن عندما جلست لأخطط لتسديد هذا الدىين وجدتُ أن الدىين قد ازداد 
أكثر، وحين بدأت بكتابة رؤوس الأقلام تبين  لي خمسون وجها للأفضلية بدلَّ من 
ستة وعشرين. وبذلك بدا لي أنه بقي بذمتي أربع وأربعون وجها بدلَّ من عشرين. 

بصعوبة بالغة من بيان ستة أوجه فِ العام الماضي ببذل  بالي أنني تمك نتفخطر ب
وقت طويل فكيف يمكن بيان أربع وأربعين وجها هذا العام؟ وإلَّ جانب ذلك 
ذهب وهلي إلَّ أن بعض الناس يملكون طبائع متوهمة لذا يمكنهم القول عني بِني 

ية كمبدأ فقط ولم أتطرق إلَّ قد أثب تُّ أفضلية القرآن الكريم ببيان أوجه الأفضل
تفاصيلها، فلا بد أن يكون وراء الأكمة ما وراءها، ولعل المحاضر لَّ يقدر على 
إثبات أفضلية القرآن الكريم بصورة كاملة، فانتقل ذهني إلَّ أن أتناول الآن التفصيل 
الذي لم يتم بيانه. وبذلك قد تفاقمت مهمتي أكثر ولن أستطيع إتمامها هذا العام 

ما. أما العام المقبل فلا أدري ماذا سيلقي الله فِ قلبي للبيان، لذا سأبين الموضوع حت
قدر الإمكان. 

القرآن الكريم هو الأفضل في كل ما قاله

لقد قلت من قبل إن أفضلية القرآن الكريم لَّ تكمن فقط فيما بي نه إضافة على ما 
قالته الكتب السابقة الإلهامية بل هو أفضل مما هو موجود أيضا فِ الكتب السابقة. 
وقد توصلت فِ أثناء التأمل إلَّ نتيجة أنه إذا ذكرت الكتب السابقة أسلوب تغيير 

،.5، مقدمة البراهين الأحمدية الجزء 6، ص 21الخزائن الروحانية، المجلد   1



115

الكريم بِسلوب أفضل وأحسن منها. وإذا ورد فيها أمرٌ عن اللباس مثلا فقد بي نه القرآن 
تناولِ الطعام فقد بي نه القرآن الكريم بِسلوب أفضل منه. باختصار، لَّ تساوي الكتب 
السابقةُ القرآن  الكريم حتى فِ أبسط الأمور التي ذكرها القرآنُ. وإذا أخذنا أبرز الأمور 

ن الكتب الأخرى. بل لو أخذنا ما يَطر يثبت أن القرآن الكريم أفضل فيها أيضا م
ببال الإنسان دون أدنّ تفكير وتأمل، أستطيع أن أثبت كيف أظهر القرآن الكريم 
تعليما أفضل حتى فِ أبسط الأمور على الرغم من وجود ذلك التعليم فِ الكتب 

من حيث التفاصيل،  تثبتالسابقة. فلدرء شبهات القائلين بِن أفضلية القرآن قد لَّ 
 هما القرآن الكريم بِسلوب جديد وعلمي. مقد  أقدم مثالين اثنين وأبين كيف س

شمولية تعليم القرآن الكريم في الصدقات

أقُد م تعليم الصدقات كأول مثال. هذه ليست قضية روحانية بل هو أمر طبيعي، 
 فإن عاطفة المواساة المتبادلة موجودة حتى فِ الحيوانات فيواسي حيوان حيوانا آخر،

ويواسي طائر طائرا آخر. فمثلا إذا ضربتم غرابا يجتمع حوله عشرون غرابا صارخا، 
وتُظهر حزنا على موته. وإذا وُجد شخص يحمل غرابا ميتا هاجمته وانتشلته منه. 
باختصار، إن عاطفة المواساة والإحسان إلَّ الآخرين مود عة فِ الحيوانات والطيور 

تملك منقارا ولسانا فتبدي بهما تلك العواطف. الناس أيضا. إنَّا لَّ تملك نقودا وإنما 
يملكون الأموال والأشياء الأخرى التي يساعدون بها الآخرين. باختصار، إن قضية 
الصدقات بسيطة ومنتشرة على نطاق واسع فيجب ألَّ يكون التعليم عنها ناقصا 

 نذ آدم فِ أي  دين بل ينبغي أن يكون كاملا لأنَّا أمر ظل الناس يعملون به م
إلَّ يومنا هذا، ولَّ يسع أحدا القول إنه إذا ثبتت أفضلية تعليم الإسلام فيه فلا 

تثبت أفضليته فِ تفاصيل أمور أخرى. 
تعليم الإنجيل عن الصدقة

عندما نقرأ تعليم الأديان المختلفة عن الصدقة نجد أمورا غريبة، فمثلا جاء فِ 
الحْ قى أ قوُلُ ل كُمْ: إنِىهُ ي  عْسُرُ أ نْ ي دْخُل  غ نِيٌّ إِلَّ   :ف  ق ال  ي سُوعُ لتِ لا مِيذِهِ الإنجيل: 



مَاوَاتِ! وَأقَُولُ لَكُمْ أيَْضًا: إِنَّ مُرُورَ جَََل مِنْ ثَ قْب إبِْ رةٍَ أيَْسَرُ مِنْ أنَْ  مَلَكُوتِ السَّ
يلُ مَتََّّ  ، وهذا يعنِ بحسب (24-23:  19يَدْخُلَ غَنٌِِّ إِلََ مَلَكُوتِ اِلله! )إِنِْْ

. وورد الإنْيل أنه ما لم يبذل المرء في سبيل الله جُلّ ماله لن يكون مقبولا عنده 
إِنْ أرََدْتَ أَنْ تَكُونَ كَامِلًا فاَذْهَبْ وَبعْ أمَْلاكََكَ وَأعَْطِ الْفُقَراَءَ، فَ يَكُونَ فيه أيضا: 

مَاءِ  زٌ في السَّ يلُ مَتََّّ  .لَكَ كَن ْ  (21:  19)إِنِْْ
ا أنَْتَ فَمَتََّ صَنَ عْتَ صَدَقَةً فَلَا تُ عَرِّفْ عن الصدقات:  ويقول المسيح  أمََّ

شِِاَلَكَ مَا تَ فْعَلُ يََيِنُكَ، لِكَيْ تَكُونَ صَدَقَ تُكَ في الْْفََاءِ. فأَبَوُكَ الَّذِي يَ رَى في الْْفََاءِ 
يلُ مَتََّّ   (4-3:  6هُوَ يَُُازيِكَ عَلانَيَِةً. )إِنِْْ

يتبين من هذه العبارات أن الإنْيل يقول عن الصدقات: أولا: أن تعطي كل ما 
كان عندك. ثانيا: إذا تصدّقت فلتتصدق بخفاء حتَّ لا تعلم بها يدكم الأخرى أي 

 الأقارب أو العاملون تحتكم أو المسؤولون فوقكم. 
 نسانإإذا أعطى كل ولكن  ،التعليمين يبدو جَيلا في الظاهر كل من هذين

ثله كمثل تقليد أوجده المشايخ اسمه منه يأخذهكلَّ ما عنده فمن  ؟ ومَ
"الإسقاط" حيث يُلس بعض الناس في حلقة ويَسك أحدهم القرآنَ الكريم ثم 
مه إلَ من يليه قائلا  يسلِّمه إلَ غيره قائلا: أهديك ثوابه، وهذا الشخص يسلّ
الكلام نفسه ويظل القرآن الكريم يدور على هذا النحو حتَّ يصل إلَ الشخص 
قنا في تفصيل تعليم الإنْيل وافترضنا جدلا أن العالم  الأول. باختصار، لو تعمّ
كله بدأ العمل به لكانت النتيجة أن مال زيدٍ يعود إليه في نهاية المطاف. إذن، 

ليم الجدير بالعمل هو الذي يَكن هذا التعليم ليس جديرا بالعمل أصلا. التع
 العمل به في كل حال. 

ا أنَْتَ فَمَتََّ صَنَ عْتَ صَدَقَةً فَلَا تُ عَرِّفْ شِِاَلَكَ مَا تَ فْعَلُ كذلك الأمر القائل: " أمََّ
" يبدو جَيلا في الظاهر ولكن ضره أكثر من نفعه على صعيد الواقع. فمثلا يََيِنُكَ 

يتضور جوعا ويريدوالابن ذاهبان إلَ مكان ووجدا في الطريق فقيرا  إذا كان الأب 

116



117

الأب أن يتصدق عليه ويساعده ولكنه لَّ يستطيع أن يفعل لأن ابنه معه. ولأن 
يِنُك  تعليم الإنجيل هو:  ق ةً ف لا  تُ ع رِ فْ شِِ ال ك  م ا ت  فْع لُ يم  . فماذا ف م تى  ص ن  عْت  ص د 

قير شيئا فِ غيابه، أما الَّبن فسيزعم يفعل الأب؟ لَّ بد أن يصرف ابنه ليعطي الف
أن أباه يريد إبعاده ليكتم بُخله، فلن يبتعد عنه وبالنتيجة يحرم الفقير من المساعدة. 
كذلك ستكون النتيجة الثانية لهذا التعليم أن الحسنة ستتلاشى من المجتمع. معلوم 

ذه الحالة أن الناس يقل دون بعضهم ويتعل م الَّبن خاصة من الأب كثيرا. ففي ه
سيكون هناك كثير من الأبناء الذين سيقولون إن أبانا قاسي القلب وليست فيه 
شائبة من الرحمة، وكثير منهم سيتعودون على البخل تقليدا لآبائهم، وسيقول كثير 
منهم إن أبانا أحسن  صنعا فلن نعطي نحن أيضا أحدا شيئا ولو مات جوعا أمامنا. 

 عليم أكثر لثبت أنه خطير وضار جدا بالعالم. باختصار، إذا شرحنا هذا الت
تعليم التوراة عن الصدقات 

إذا نظرنا إلَّ تعليم التوراة وجدنا أنَّا لَّ تقول إن عليكم أن تتصدقوا بكل ما 
عندكم بل تعلِ م عن الصدقات أنه يجب رفع معاناة المنكوب، أي أن غاية الصدقات 

تقول إن للصدقة نوعين أولهما الصدقة  عند التوراة هي رفع معاناة المنكوبين. ثم
الواجبة والثانية هي التطوعية. لَّ شك أن هذا التعليم أفضل من تعليم الإنجيل وأن 
كلا النوعين من الصدقة ضروري. لَّ شك أن التصدُّق من منطلق الرحمة ضروري 
ولكن إذا أعُطيتِ الصدقة من منطلق الرحمة حصرا فقد تسفر عن نتيجة سيئة، أي 

شئ الكبر والزهو. فإذا ظن المرء أنه غني وفلان فقير وأنه يساعد فقيرا فهذا يؤدي تن
إلَّ نشوء الكبر لأن المتصدق يظن أن فلانا محتاج إليه مع أن كل إنسان فِ العالم 
محتاج إلَّ غيره. يظُ ن  من منظور دنيوي أن الملوك أكبر الناس، ولكن الملوك أيضا 

تهم، وهم يحتاجون إليهم. إن زعم المرء أنه فوق يصبحون ملوكا بسبب الذين تح
الجميع وأنه ليس بحاجة إلَّ أحد بل الآخرون محتاجون إليه فهذا يقضي على حياته 

. لذا يجب أن تنشأ فِ ذهنه بدلَّ من ذلك فكرة أنه الروحانية ويبُعده عن الله 



118

ذه إذا ساعد أحدا فهو لم يساعد شخصا آخر بل ساعد نفسه فِ الحقيقة. وه
ا للمُعط ى، أو كان لفائدة حق  الفكرة لَّ تنشأ إلَّ إذا فك ر المعطي أن ما أعطاه كان 

المعطي نفسه. انظروا مثلا أن الأم  عندما ترضع ابنها فلا تفعل ذلك بعاطفة الرحمة 
به بل تفعل نتيجة عاطفتها الفطرية، غير أنَّا إذا أرضعت ولدا غير ابنها ففي هذه 
 الحالة ترضعه بدافع عاطفة الرحمة. لَّ بد أن تكون هناك أمهات كثيرات لو قيل لهن  

إنكن  أرضعتن  أبناءكن  إلَّ ستة أشهر وبذلك قد ر حِمتُ نىهم بما فيه الكفاية فيمكن أن 
تتوقفن عن إرضاعهم الآن، لخاصمن القائل بدلَّ من فطام أبنائهن، لأنَّن يرضعنهم 

 نتيجة عاطفة فطرية وليس رحمةً بهم. 
تعليم الفيدات عن الصدقة

لم يقرؤوا الفيدات أنَّا تقع فِ مجلدات والآن أتوجه إلَّ الفيدات. قد يظن الذين 
ضخمة، فلعل ها تحتوي على أحكام عظيمة وكثيرة. ولكن الحقيقة أنَّا لَّ تشتمل إلَّ 
على أحكام قليلة جدا، وإن كانت الصدقات مذكورة فيها على أية حال، حيث 
تقول الفيدات إنه إذا سأل شخص من فئة "برهمن" العرقية بقرةً فليُعطاها، ومن لم 

( أنَّا 1عطه كان مذنبا ومن منع أحدا من إعطائه كان مذنبا كذلك. وهذا يعني: )ي
( تكره 3( تجعل إعطاء الصدقة مقتصرا على قوم واحد، )2تحرض على السؤال، )

الناس على إعطاء "برهمن" البقرة  سواء أكان المرء قادرا على ذلك أم لَّ، وحتى لو 
" قوية بين الهندوس لذا عد ت الفيداتُ مات أولَّده جوعا. ولما كانت فئة "برهمن

التصدُّق  على "برهمن" هي الصدقة الحقيقية. وإلَّ جانب ذلك، مهما كان أحد 
وإن كان حليب زوجته قد جف  وكان أولَّده يعيشون فقط على لبن بقرة -فقيرا 

فهو مع ذلك مأمور بِن يسل م بقرته إلَّ "برهمن" فورا إذا طلبها، وإلَّ  -يملكها
1مذنبا ذنبا كبيرا وسيتحطم كل ما يملكه.سيكون 

1 The Hymns of the Athara-Veda,Vol II P 120 Book XII, Hymn IV Bebares, 
Published 1917.



119

كاملا حتى فِ أمر بسيط   تعليمااقرأوا هذه التعاليم كلها، تجدونَّا لَّ تقدم 
وعادي مثل الصدقات. والذين لَّ يتبعون أي  دين تدفعهم رغباتهم الشخصية 
فقط إلَّ أن ينفقوا على أحد إذا شاؤوا وإلَّ فلا، بمعنَ أن الإنسان لم يضع 

ن ته بعض الأديان ولكن تركته  قانونا عن الصدقات بناء على تجربته بل س 
ناقصا. لَّ نقول إن موسى أو المسيح الناصري عليهما السلام أو رجال الدين 
فِ الهند أعطوا تعليما ناقصا وغير مكتمل كما هو الآن، بل نقول إن تعليم 

يان أعطوا تلك الأديان الموجود حاليا هو الناقص. وإذا كان زعماء تلك الأد
هذا التعليم فهو ناقص، أما إذا وضعه أتباع تلك الأديان فهذا يعني أن كتبهم 

الدينية والإلهامية ناقصة. 
قول معلّمي الأخلاق: يجب كسب الحسنة من أجل الحسنة

الذين وضعوا التعليم بِنفسهم عن الصدقات ويُسمىون معل مي الأخلاق قالوا 
إن الأصل فِ الموضوع أن تُكس ب الحسنة من أجل الحسنة، ولم يجدوا شيئا آخر 
عن الصدقات. سوف نضع قولهم هذا فِ الحسبان ثم سنرى هل أعطى الإسلام 

يد. ولكن السؤال هو: تعليما أفضل منه أم لَّ؟ نقبل حاليا أن هذا التعليم ج
هل يصلُح هذا التعليم لكل مكان وزمان؟ وهل يمكن لكل شخص أن يعمل 
قوا عندما يمكنكم القيام بفعل التصدُّق، فلن يتصدق الذين  به؟ فإذا قلتم: تصدى
لَّ يستطيعون أن يتصدقوا على هذا النحو. وبالنتيجة سيموت الفقراء جوعا 

لأن الذين لَّ يستطيعون أن يتصدقوا من لعدم حيازتهم على أموال الصدقات، 
أجل الصدقات لن يتصدقوا أبدا، وسيقولون: ما دمنا لَّ نستطيع أن نتصدق 
من أجل الصدقة فلماذا نضيع أموالنا؟ وحين لن يتصدقوا لهذا السبب سوف 

يتضرر الفقراء. 
الإسلام يلقي الضوء على جوانب الصدقة المختلفة

 الصدقاتِ موضوعا علميا. والآن أبين  كيف جعل الإسلامُ 



120

مقدار الصدقة

الأمر الأول هو مقدار الصدقة، وبِي قدر يجب دفعه؟ يقول الإنجيل حول هذا 
الموضوع أن ادفعوا كل ما كان عندكم. ويقول الفيدا: كل  ما طلبه "برهمن" فأعطوه 

د ك  لَّ  تج ْع لْ ي  دون أدنّ تردد ونقاش. ولكن الإسلام حدد مقدار الصدقة فقال: 
إِنى ر بىك  ي  بْسُطُ  *م غْلُول ةً إِلَّ  عُنُقِك  و لَّ  ت  بْسُطْه ا كُلى الْب سْطِ ف  ت  قْعُد  م لُومًا مح ْسُوراً 

، أي أيها (31-30)الإسراء:  الر زِْق  لِم نْ ي ش اءُ و ي  قْدِرُ إنِىهُ ك ان  بِعِب ادِهِ خ بِيراً ب صِيراً
ألَّ تبسطوا أيديكم إلَّ درجة أنْ يأخذ أموالكم كل من الناس! نأمركم ألَّ تبخلوا و 

يشاء. أي لَّ تعملوا كما يقول الإنجيل أن اعطوُا كل ما تملكون، ولَّ تعملوا بحسب 
تعليم الفلاسفة الأوروبيين القائل بِن الصدقات تؤدي بالناس إلَّ الكسل فلا 

فلاسفة بعدم دفع تدفعوها. إذن، يقول القُسُس أنِ اعطوا كل ما تملكون، ويقول ال
الصدقات نَّائيا. على أية حال، كِلا هذين التعليمين موجود. ينظر القرآن الكريم 

، لَّ  تج ْع لْ ي د ك  م غْلُول ةً إِلَّ  عُنُقِك  و لَّ  ت  بْسُطْه ا كُلى الْب سْطِ إلَّ كليهما ثم يقول: 
تجعلهم كسالَّ أي لَّ تمتنعوا عن الصدقة قائلين بِن الصدقة تفُسد عادات الناس و 

فيتحاشون الجهد والمشقة، ولَّ تتصدقوا بكل ما عندكم. ولو فعل أحد ذلك لأسفر 
. إن مزية القرآن الكريم هي أن ما يقوله ف  ت  قْعُد  م لُومًا مح ْسُوراًفعله عن نتيجتين: 

يأتي عليه بدليل أيضا. فقال ما مفاده: لو لم تتصدق وقلت  إن الفلاسفة يمنعون 
أي سيلومك ضميرك  ف  ت  قْعُد  م لُومًا مح ْسُوراًفر ذلك عن نتيجتين: عنها، لأس

وسيلومك الصغار والكبار جميعا ويقولون إنك سلكت  سلوكا سيئا إذ لم تطعم الجائع 
ولم تساعد المحتاج والفقير.

ثم بين  الله تعالَّ أمرا ثانيا وهو: لَّ تنفقوا كل شيء، مع أن الإنجيل أمر بإنفاق 
لماذا خالف القرآنُ الإنجيل  فِ هذا القول؟ فقد قد م على ذلك دليلا:  كل شيء.

ًقْعُد  م لُومًا مح ْسُورا .فت



121

حسر الشيء : كشفه. حسر الغصن : قشره. حسر البعير : ساقه حتى أعياه. كما 
أن الشجرة تجف نتيجة إزالة قشرها السميك، كذلك لو سيق الحيوان إلَّ حد 

رة على المشي لما قدر على المشي أكثر. فقال تعالَّ: مهما الإعياء وفقدان القد
أعطيتم المحتاجين سيبقى المحتاجون فِ العالم على أية حال. إذا أنفقتم اليوم كل ما 
تملكونه وأصبحتم مثل بعير أعياه السفر والتعب أو أصبحتم مثل شجرة من زوعة 

كل والشرب كل يوم، القشر فماذا ستفعلون غدا. كما أن الإنسان يحتاج إلَّ الأ
كذلك هو حال الأعمال الروحانية. فمن أراد أن يأخذ نصيبا من البرِ  والتقوى كل 
يوم يتحتم عليه أن يحتفظ عنده أيضا بماله لينمو عنده ثم ينفق على المحتاجين ثم 
ينمو ماله ثم ينُفق. فِ أوروبا تجار يستثمرون عشرة ملايين روبية مثلا فِ التجارة 

عدة ملايين ومن ثم   يتصدقون بمبالغ هائلة. ولو بذلوا كل ما عندهم دفعة ويربحون 
واحدة وما أبقوا عندهم رأس المال أنّ  كان لهم أن يكسبوا أرباحا وأنّ  كان لهم أن 

: لَّ تنفقوا كل شيء يدفعوا مبالغ هائلة مرة بعد أخرى فِ مشاريع خيرية؟ فيقول 
لينفد كل ما عندكم فتتلاشى إمكانية نمو  المال من جديد. فلو فعلتم ذلك لكان 
م ثلكم كم ث ل سائر عند الإنجليز يقول إن شخصا قتل دجاجته للحصول منها على 
بيضة من الذهب. يرُوى أنه كان لدى شخص دجاجة تبيض كل يوم بيضة ذهبية 

أطعمها أكثر لعلها تبيض بيضتين كل يوم، ففعل فراودت صاحبها فكرة أنه لو 
ذلك فماتت الدجاجة نتيجة الأكل الكثير. 

فلو عمل الإنسان بالتعليم القائل بإنفاق كل شيء دفعة واحدة لحرُم من الإنفاق 
 فِ المستقبل ولما قدر على استخدام مؤهلاته.

": سيصبح ومن معاني "الحسر": العريُ أيضا. وعلى ذلك يكون معنَ "محسورا
عاريا. ومن كان عاريا عجز عن المشي والجري هنا وهناك، واضطر إلَّ الَّنزواء فِ 
بيته. فيقول الله تعالَّ: لو أنفقتم كل ما عندكم لَّضطررتم إلَّ الَّنزواء فِ بيوتكم 

عاطلين ولن تقدروا على فعل شيء.



 122 

لعالم؟ وكيف هنا ينشأ سؤال آخر وهو: ماذا علينا فعْله إذا رأينا المحتاجين فِ ا
إِنى يمكننا أن ننفق نصيبا من المال ونحتفظ بالباقي؟ يقول الله تعالَّ بهذا الشأن: 

. أي عندما يحوز ر بىك  ي  بْسُطُ الر زِْق  لِم نْ ي ش اءُ و ي  قْدِرُ إنِىهُ ك ان  بِعِب ادِهِ خ بِيراً ب صِيراً
الثروة إلَّ ل من كان يملك أحد ثروة فإنما يحوزها بحسب قانون وضعناه، ولَّ نعطي 

 موهبة لكسبها. وإذا عُط ل هؤلَّء الموهوبون لحدث دمار فِ العالم. 
الذين يزدهرون ويتقدمون تكون فيهم قدرة معينة على النمو، وإذا أُخذ منهم 
جل  مالهم ووز عِ بين الفقراء والمحتاجين لكانت النتيجة أن القادرين على كسب 
المال لن يقدروا على كسبه وسيُدمىر البلد كله. فيقول الله تعالَّ بِن الذين نعطيهم 

لديهم مواهب للتقدم ولكي يتقدموا ويزدهروا.  الثروة إنما نعطيهم بحسب قانون أن
ولما كان إنفاق هؤلَّء الناس كل ما يملكونه يسبب هلاك القوم فلا نسمح بذلك. 
إنَّم بارعون فِ أمور الصناعة والتجارة وما شابه، ولو أُخذ منهم جل  مالهم ووز ع 

كل ما سيقع   على الفقراء لما استطاعوا التقدم. أما الفقراء والمحتاجون فسيأكلون
فِ أيديهم، ولكن التاجر يستثمر ماله ويربح ويكسب أكثر. ثم ينفق من الربح 
على نفسه وعلى الفقراء. أما القول بِنه مع ذلك يكون هناك أناس تهيج فيهم 

بِيراً عواطف الرحمة بالنظر إليهم فيقول الله تعالَّ بهذا الشأن:  ان  بِعِب ادِهِ خ  إِنىهُ ك 
نحن نعلم بظروف عبادنا لذا قد دب رنا أمورهم على هذا النحو، ولَّ أي  ب صِيراً

تستطيعون أن ترحموا العباد أكثر منا فنحن نعلم بِوضاعهم أكثر منكم فوضعنا 
 القوانين نظرا إلَّ ظروفهم. 

: إن عدم الإنفاق أيضا لَّ تج ْع لْ ي د ك  م غْلُول ةً إِلَّ  عُنُقِك  ومن معاني التعبير: 
يهلك القوم ، بمعنَ أن قوة العمل تتلاشى فِ القوم لأنه قد يكون من المحتاجين من 
هم قادرون على العمل، فيجب أن يزوىدوا بالأموال. فلو لم يتم النهوض بالفقراء 
ل ضعُف الأغنياء أيضا، أي أن عدم النهوض بالفقراء يتسبب فِ انحطاط الأغنياء. 



123

على الأغنياء لبقي الفقراء بلا سند. إذن، إن وجود الأغنياء ضروري،  ولو قُضي
وواجب عليهم أن يساعدوا الفقراء. انظروا كيف بين  الإسلام مقدار الإنفاق وأتى 

 عليه بالدليل. 
النصيحة لاجتناب التبذير والبخل

فوُا و لمْ  ي  قْتُروُا و ك ان  ب يْن  و الىذِين  إِذ ا أ نْ ف قُوا لمْ  يُسْرِ يقول الله تعالَّ فِ آية أخرى: 
فِ هذه الآية أن عبادنا يكونون فِ حالة  ، فقد بين  (68 :)الفرقان ذ لِك  ق  و امًا

وسطى. الذين نعطيهم المال والثروة يتحتم عليهم ألَّ ينفقوا جُل مالهم على أنفسهم، 
نفقوا جزءا من أي لي ؛وألَّ يعطوه كلىه الآخرين بل يجب أن يسلكوا مسلكا وسطا

 أموالهم على الآخرين وجزءا منها على أنفسهم. 
لقد سمح الإسلامُ أن ينفق المرء جزءا من ماله على نفسه، بل إن عدم إنفاق 
المرء على نفسه يُ ع د  ذنبا عند الله أحيانا. اعترض بعض الناس على المسيح الموعود 

  شابهها. فكان وقالوا إنه يستخدم زيت اللوز والمسك والعنبر وما  يقول
رد ا على ذلك إن السيد عبد القادر الجيلاني رحمه الله كان يلبس لباسا ثمنه ألف 

روبية. وعندما سأله شخص  16000دينار، أي إن ثمن لباس واحد له كان يبلغ 
عن ذلك قال: لَّ آكل ما لم يأمرني الله قائلا: يا عبد القادر أستحلفك بنفسي أن 

اسا ما لم يقل الله لي: يا عبد القادر أستحلفك بذاتي أن تلبس تأكل. ولَّ ألبس لب
 1لباسا كذا.

يقوم بِعمال تقتضي جُهدا دماغيا، والمعلوم أن الذي  كان المسيح الموعود 
يقوم بِعمال من هذا القبيل يكون أحوج الناس إلَّ المقويات. فلو لم ينفق الإنسان 

للجهاد فِ شهر رمضان،  مثلُه على نفسه لكان مذنبا. ذات مرة خرج رسول الله 
نشودة استلقى وصام بعض الناس وأفطر بعضهم. عندما وصل الركبُ إلَّ الغاية الم

ولياء.تذكرة الأ  1



 124 

ف  ق ال  ر سُولُ اللَّىِ الصائمون، وانصرف المفطرون إلَّ نصب الخيم والأعمال الأخرى، 
 : ِ1.ذ ه ب  الْمُفْطِرُون  الْي  وْم  بِالأ جْر 

باختصار، يقول الإسلام بِنه إذا كان الأكل مفيدا ويساعد على خدمة الدين، 
ينام ليلا  نبا. عندما كان النبي فمن لم يأكل طعاما جيدا فِ هذه الحالة كان مذ

كان الناس من حارات مختلفة يحرسون بيته بالتناوب. والسماح بذلك كان عائدا 
، وكان واجبا على الصحابة أن يدب روا حراسته ليلا لأن الهجوم على إلَّ النبي 

 كان سيؤدي إلَّ الإضرار بالإسلام، لذا لَّ يجوز لأحد أن يقول بِنه   النبي 
كانت   ع لنفسه الحراسة ليُظهر كونه م لِكا، والعياذ بالله. فحراسة النبي كان يض

 الحراسة لنفسه لكان مسؤولَّ عند الله.  ضرورية، ولو لم يضع 
 التعليم عن توزيع الصدقات

رْ ت  بْذِ يقول الله تعالَّ:  يراً و آتِ ذ ا الْقُرْبَ  ح قىهُ و الْمِسْكِين  و ابْن  السىبِيلِ و لَّ تُ ب ذِ 
ريِن  ك انوُا إِخْو ان  الشىي اطِيِن و ك ان  الشىيْط انُ لرِ ب هِِ ك فُوراً * -27 :)الإسراء إِنى الْمُب ذِ 

28). 
 لقد ذكُرت فِ هاتين الآيتين الأمور التالية: 

ر ثروته كلها بل يجب أن يحتفظ بها لأهله وعياله  -1 يجب على الإنسان ألَّ يبُذِ 
 أيضا، أي يجب ألَّ يتصدق بكل ماله بل ليتصدق بجزء منه. 

يجب ألَّ يتصدق بما لَّ ينفع الآخرين. إن معنَ "التبذير" هو النثرُ. فمثلا  -2
قطعه إلَّ عشر قطعٍ  إذا جاء أحدا عشرة جياع وهو لَّ يملك إلَّ رغيفا واحدا، فلو

وأعطى كل واحد منهم قطعة واحدة فلن تنفع أحدا منهم شيئا. ولكن لو أعطى 
أحدهم ذلك الرغيف واعتذر من الآخرين لكان أفضل. كذلك إذا مرض كثير من 
الناس ولم يتوفر إلَّ قدر قليل جدا من "الكينين" ثم أعُطي الجميع جُزئي ة بسيطة منه 

                                                 
 صحيح مسلم، كتاب الصيام.   1



125

أعُطي أحدهم بكامله فسيفيده. إذن، يأمر الله تعالَّ أولَّ  فلن تنفع أحدا، أما إذا
ألَّ يوزع المرء جُل  ماله. وثانيا: فليوزع بِسلوب ينتفع به المنف ق عليه. ومن لم يفعل 

ريِن  ك انوُا إِخْو ان  الشىي اطِيِن و ك ان  الشىيْط انُ لِر ب هِِ عنه:  ذلك فقال  إِنى الْمُب ذِ 
 الإنفاق بهذه الطريقة لن ينفع أحدا وسيؤدي إلَّ عدم الشكر. أي أن  ك فُوراً

إِخْوَانَ الشَّيَاطِيِنالحكمة في القول: 

.إِخْو ان  الشىي اطِينِ ، بل قال: شياطين المبذرين إنيقل الله تعالَّ هنا  لم
والسبب فِ ذلك أن المنفِق فعل ذلك بحسن النية إذ أعطى الكثيرين بدلَّ من 
إعطاء شخص واحد فقط. ولكن الحقيقة أن فعله هذا لم يكن مستحسنا، لذا إن 
فعله هذا ليس من عدم الشكر فِ الحقيقة بل يماثل عدم الشكر على أية حال. 

بحيث لَّ ينتفع به أحد -س كثيرين لقد عد  الله تعالَّ توزيع المرء شيئا قليلا على أنا
عدم  الشكر، وقال إن السبب وراء ذلك هو أننا أعطيناه النعمة لهدف  -منهم

معين ولكنه وز عها بِسلوب لم يُجدِ نفعا، وبذلك أبطل ذلك الهدف. الهدف هو 
أن المال يأتي إلَّ الموهوبين، وجعْلُ الموهوبين قادرين على العمل ضروري للقوم. 

ا وز ع صن اعٌ ماهر متقن عمل ه أدواتهِ على الآخرين لتوق ف عمله، ولن فمثلا إذ
ينتفع الآخرون أيضا شيئا. أما لو ظل مشتغلا فِ عمله محافظا على أدواته وأنفق 

 على الآخرين مما كسبه لكان ذلك مفيدا جدا. 
الأسلوب الأنسب للتصدّق 

مُْ بِاللىيْلِ و الن ىه ارِ الىذِين  ي ُ لقد بين  الإسلام الطريق للتصدق وهو:  نْفِقُون  أ مْو اله 
، لقد أمُر فِ هذه الآية، أولَّ: أن تتصدق وا سر ا، وثانيا: (275 :)البقرة سِر ا و ع لانيِ ةً 

أسلوب توزيع الأموال،  منطلقأن تتصدقوا علنا. هنا يمكن مقارنة تعليم الإنجيل من 
، لِك يْ ت كُون  ف م تى  ص ن  عْت  فقد قيل فيه: " يِنُك  ق ةً ف لا  تُ ع رِ فْ شِِ ال ك  م ا ت  فْع لُ يم  ص د 

ق  تُك  فِ الخْ ف اء يلُ م تىى  ".ص د  (4-3:  6)إِنجِْ



 126 

ولكن القرآن الكريم يقول، يجب أن تنفقوا سر ا تارة وعلنا تارة أخرى ليعلمها 
ق اتِ إل: الجميع. ثم ذكر السبب أيضا وراء الإنفاق سرا وعلانية فقا نْ تُ بْدُوا الصىد 

اللهُ   ف نِعِمىا هِي  و إِنْ تُخْفُوه ا و تُ ؤْتوُه ا الْفُق ر اء  ف  هُو  خ يْرٌ ل كُمْ و يُك فِ رُ ع نْكُمْ مِنْ س يِ ئ اتِكُمْ و 
لُون  خ بِيرٌ   الحكمة بين   للصدقة ثانيال الأسلوب ففي، (272 :)البقرة بم ا ت  عْم 

. فلما  قال إن الإنفاق سِر ا خير لكم، قال إلَّ أيضاول الأ وبالأسل فِ الكامنة
جانب ذلك إن فِ الإنفاق علانية خير للآخرين، لأن الناس عندما يرون غيرهم 
يتصدقون يقولون فِ أنفسهم إن هذا فعل حسنٌ ويقلدونَّم. انظروا مثلا إلَّ المعجبين 

ما يلبسه أهل أوروبا. فِ  بِوروبا أنَّم يلبسون من قمة الرأس إلَّ أخمص القدمين
الهند كان الهندوس يلبسون العباءات مثل  يحكمونالزمن الذي كان المسلمون 

المسلمين، بل المناطق التي يكثر فيها المسلمون يلبس الهندوس فيها إلَّ يومنا هذا 
 مثل المسلمين تماما كما هو الحال فِ إقليم "سرحد" و"السِند". 

فِ السفر معنا وكان لَّبسا لباس المسلمين تماما  ذات مرة كان تاجر من السند
الذي كان يرافقنا -حتى ظننته مسلما. عندما بدأنا أكل الطعام دعاه جدنا من الأم  

على الن زول قال معتذرا: أنا شخصيا  أوشكولكنه لم يأكل معنا. وعندما  -فِ السفر
ك. عندها علمنا لَّ أرى مانعا فِ الأكل مع المسلمين ولكن غيري يستاؤون من ذل

 أنه لم يكن مسلما بل كان هندوسيا. إذن، الإنسان يقل د الآخرين فِ بعض أعمالهم. 
: كلكم راعٍ وكلكم مسؤول عن رعيته. أي لدى كل راع لقد قال رسول الله 

بعض الشياه التي تتبعه. فلو أنفق أحد علنا لتبعه فِ التصدُّق أولَّدُه وإخوته أو 
 ه وأصدقاؤه ومعارفه.أقاربه ومريدوه وخدام

الفائدة الثانية هي أن هذا السلوك سينفع الأجيال المستقبلية، وسيعتاد الأولَّد 
يتصدقون سيدركون أن هذا عمل حسنٌ  كبارهمعلى الصدقات. فعندما يرون 

 ويشرعون فِ التصدق بِنفسهم ويتلقون تربية حسنة تلقائيا. 



127

الفائدة الثالثة هي أن الناس لَّ يعرفون أحيانا أن فلانا محتاج إلَّ المساعدة. قد 
أعرف أنا عن محتاج فِ حارتي أو بلدتي أو مدينتي ولكن لَّ يعرف احتياج ه الآخرون. 

إلَّ فلان فسيخطر بباله تلقائيا فكرة  يسل مهفإذا أعطيتُ أحدا شيئا وقلتُ له أن 
 الأمر، فهذه فوائد التصد ق علنا. المساعدة دون الإعلان بهذا 

كذلك لو تصد ق المرء سر ا لكان خيرا للمتصدق نفسه لأن ذلك لن يَلق فيه 
لَّ يتولد فِ نفسه  حتىرياء يمكن أن ينشأ فِ حالة الإنفاق جهرا. والذي ينفق سر ا 

ء. الرياء، لن يتولد عنده الرياء حتى عند إنفاقه جهرا لأنه ظل ينفق سر ا خشية الريا
 الرياء يمكن أن يتولد فِ الذي ينفق علنًا فقط. 

أن الإنفاق سر ا مفيد لكم وللفقراء الذين تنفقون  ل كُمْ ثم بين  الله تعالَّ بقوله: 
. باختصار، إن للخجلعليهم أيضا، لأن ذلك يحافظ على كرامتهم ولَّ يتعرضون 

الصدقة سر ا تنفع المتصدِ ق لأنه يجتنب الرياء، وينفع متلقيها لأنه لَّ يتعرض للخجل. 
أنواع الصدقة

الأمر الثالث عن الصدقة هو أن الإسلام جعل لها أنواعا. أحد أنواعها إلزامي 
ة  و آتوُا الزىك اة  كما يقول الله تعالَّ:  ا بالصلاة جماعة ، أي التزمو و أ قِيمُوا الصىلا 

وبشروطها وأدُّوا الزكاة. ثم بين  نوعين لهذه الصدقة الإلزامية. الأول: الإلزامي المؤقت 
مثل الجهاد، أي إذا اقتضت الحاجةُ الجهاد  تحت م على القوم أن يضحوا بِموالهم. 

ق  الثاني: الإلزامي الواجب والدائم مثل قوله تعالَّ:  )التوبة:  ةً خُذْ مِنْ أ مْو الِهمِْ ص د 
، المراد هنا هو الزكاة. وهناك صدقة مؤقتة وغير محددة، أي لم تحدد الشريعة (103

كذا. لقد حُد د النصاب فِ   وقتمقدارها ولكنها أمرت بِن دفعها واجب فِ 
الصدقة الواجبة وهو جزء واحد من أربعين أو عدد كذا وكذا من الأنعام. ولكن 

ذات مرة  بقدر استطاعتكم. قال سيدنا عمر  الأمر عند الجهاد هو أن تدفعوا
أ نْ ن  ت ص دىق  ف  و اف ق  ذ لِك  عِنْدِي م الًَّ ف  قُلْتُ  أ م ر نا  ر سُولُ اللَّىِ عن مناسبة الجهاد: 



128

ب  قْتُهُ ي  وْمًا ق ال  ف جِئْتُ بنِِصْفِ م الي ف  ق ال  ر سُولُ اللَّىِ  م ا  الْي  وْم  أ سْبِقُ أ با  ب كْرٍ إِنْ س 
هُ ف  ق ال  يا  أ با  ب كْرٍ م ا أ بْ ق يْت   أ بْ ق يْت  لِأ هْلِك  قُ لْتُ مِثْ ل هُ و أ ت ى أ بوُ ب كْرٍ بِكُلِ  م ا عِنْد 

مُْ اللَّى  و ر سُول هُ قُ لْتُ و اللَّىِ لَّ  أ سْبِقُهُ إِلَّ  ش يْءٍ أ ب دًا   1.لِأ هْلِك  ق ال  أ بْ ق يْتُ له 
لأهله حين جاء بكل ما عنده؟ فليكن  اذا ترك أبو بكر قد يقول قائل هنا: م

تاجرا ولم يأت  معلوما هنا أن المراد من كل ما عنده هو ما كان فِ بيته. كان 
 بمال كان متداولَّ فِ التجارة ولم يبِعْ من زله أيضا. 

لقد ورد ذكر إنفاق المال عند الجهاد فِ سورة البقرة حيث يقول الله تعالَّ: 
 ِبِيلِ اللَّىِ و لَّ  تُ لْقُوا بِِ يْدِيكُمْ إِلَّ  الت ىهْلُك ةِ و أ نْف ، أي أنفقوا (196)البقرة:  قُوا فِ س 

 أموالكم فِ الحروب وإن لم تفعلوا فسينتصر العدو وتُدمىرون. 
م ا ثم هناك صدقة بالخيار، وقد ورد ذكرها فِ آية أخرى فِ السورة نفسها: 

يْنِ و الْأ قْ ر بِين  و الْي  ت ام ى و الْم س اكِيِن و ابْنِ السىبِيلِ أ نْ ف قْتُمْ مِنْ خ يْرٍ ف   )البقرة:  لِلْو الِد 
، كلما سنحت فرصة وأردتم الإنفاق فِ سبيل الله فلكم أن تنفقوا على (216

المتصدق فِ هذه  والديكم وأقاربكم واليتامى والمساكين والمسافرين. لقد خير  اللهُ 
فِ إلَّ صدقة بالخيار وصدقة إلزامية فقال:  أخرى أشار  الصدقة. وفِ آية

، لقد بين  الله تعالَّ (26-25)المعارج: للِسىائِلِ و الْم حْرُومِ  *أ مْو الِهمِْ ح قٌّ م عْلُومٌ 
أن مقدار هذه الصدقة محدد أي أن الإعطاء بقدر كذا وكذا  م عْلُوْمٌ فِ كلمة 

أي أن إنفاق شيء فِ هذا الوقت واجب  ؛ضروري، أو يكون وقت الإنفاق محددا
. أي من واجبكم أن للِسىائِلِ و الْم حْرُومِ  *فِ أ مْو الِهمِْ ح قٌّ م عْلُومٌ عليكم. فقال: 

و فِ أ مْو الِهمِْ ح قٌّ للِسىائِلِ ير المحدد: تنفقوا بقدر كذا وكذا. وقال عن الإنفاق غ
. يقول بعض م عْلُوْمٌ ، هنا لم يورد الله تعالَّ كلمة (20)الذاريات:  و الْم حْرُومِ 

الناس إن القرآن اهتم بالسجع فقط، بينما لو كان الأمر مقتصرا على السجع فقط 

سنن الترمذي، أبواب المناقب عن رسول الله.  1



129

فِ سورة المعارج، ولكنها حُذفت  كما  مح ْرُوممع  م عْلُوْمٌ لوردت هنا أيضا كلمة 
فِ سورة الذاريات لأن فيها ذِكر صدقة من نوع آخر. وهذا يدل على أن القرآن 

 الكريم لَّ يهتم بالسجع بل بالمضمون. 
تسديدُ قرض -بتعبير آخر -الصدقة 

الأصل الرابع الذي ذكره القرآن الكريم بشأن الصدقة هو بيانه حقيقة الصدقة 
لة تسديد القرض نوعا ما. يقول البعض إن الناس يتكاسلون عن العمل فقال إنَّا بمن ز 

فِ نتيجة تلقيهم الصدقات وينشأ فيهم الكسل والتهاون، ولكن الإسلام يقول: 
، أي إن كنتم تنفقون على محتاج (20 :)الذاريات أ مْو الِهمِْ ح قٌّ للِسىائِلِ و الْم حْرُومِ 

فأنتم لَّ تمن ون عليه بل تؤدون حقه فقط. وقد فُس ر هذا الحق فِ آية أخرى كما 
يعًا مِنْهُ يلي:  . (14 :)الجاثية و س خىر  ل كُمْ م ا فِ السىم او اتِ و م ا فِ الْأ رْضِ جمِ 

م بغير مقابل أي أيها الناس قد سخرنا كل ما فِ السماوات والأرض لخدمتك
وبدون أي  جهد منكم. فلو كان كل ما فِ السماوات والأرض يَدم زيدا أو بكراً 
فقط لأمكن القول بِنه يملكها، أما إذا كانت تلك الأشياء تخدم كل فقير وثري 
على حد سواء فثبت أنَّا لم تُخلق لزيدٍ أو بكرٍ فقط بل خُلقت للجميع. لو خُلقت 

جبا أن تتراءى له وحده وتنفعه وحده ولكنها كما الشمس للملكِ فقط لكان وا
تهي ئ الضوء والدفء للملك كذلك تهيئهما للفقير. والمبدأ نفسه ينطبق على أشياء 
أخرى. فتبين من ذلك أن كل ما فِ السماوات والأرض هو مِلك الناس جميعا، 

ب وتُكس ب الثروة كلها بواسطتها. فالإنسان يكسب الأموال والثروة كلها بسب
س خىر  ل كُمعامة، أي مما خلقه الله  ية. إذن، الثروة كلها تُكس ب مما هو مِلك

للعالم كله. ولكن مما لَّ شك فيه أن الذي يكسبها بالجهد وتكب د المشقة فله نصيب 
فيه وإن كان للمجتهد  نصيب له كان  لمن حق لك مِ ال فِ يكون ولكنالأسد منها، 

مِلك الذي يجتهد فيه المجتهد مشتر  كا بين الجميع نصيب أكبر. ولكن لما يكون ال 
لذا ففيه الحق لكل مشترك فيه. وهذا الحق يدُفع من خلال الصدقة والزكاة. 



130

انظروا الآن كيف كُسر كِبر الأغنياء والأثرياء ببيان هذه النقطة؟ فما دام فِ أموال 
ولَّ يمن  عليهم.  الأثرياء حق للفقراء فإذا بذل غني على الفقراء فهو يؤدي حقهم

ومن ناحية ثانية فقد أنقذ الله الفقراء والمحتاجين من الندامة قائلا إن لهم حقا فِ 
أموال الأثرياء، وبِنه تعالَّ أعطى الأثرياء ثروة كبيرة وأوجب عليهم أن يبذلوا منها 

على عباده المحتاجين أيضا وألَّ يأكلوا كل ما يكسبون بِنفسهم فقط. 
الصدقاتالدوافع وراء 

الجانب الخامس الذي بي نه الإسلام عن الصدقات هو الدوافع وراء دفعها. 
الدوافع السيئة تجعل العمل الأفضل أيضا سيئا، فمثلا إذا جاءنا ضيف وخدمناه 
واضعين فِ الحسبان أنا سننال نتيجة خدمته منفعة كذا وكذا، فمهما خدمناه 

خدمنا ضيفا لأن الله تعالَّ أمرنا بذلك  ستكون منفعتنا الشخصية كامنة فيها. أما لو
لكانت حسنة كبيرة. إذن، الدوافع السيئة تجعل الشيء سيئا، والدوافع الحسنة تجعله 
حسنة. لقد قيل لليهود إن الهدف من الصدقة هو الرحم. وهذا جيد من ناحية، 

ين  يُ نْفِقُون  م ث لُ الىذِ ولكن فيه عيب أيضا. لقد ناقش الإسلامُ الدوافع أيضا إذ قال: 
مُُ ابتِْغ اء  م رْض اةِ اللَّىِ و ت  ثْبِيتًا مِنْ أ نْ فُسِهِمْ  . فِ هذه الآية ذكُر (266 :)البقرة أ مْو اله 

ت  ثْبِيتًا مِنْ والثاني هو:  بتِْغ اء  م رْض اةِ اللَّىِ اِ غرضان من الصدقة، أولهما: 
فُسِهِمْ الهدف هو تقوية اأنْ عند، أي أحيانا يكون لقوم. إذن، للصدقة هدفان

مساعدة هي الإسلام، أولهما نيل رضا الله تعالَّ، والثاني مساعدة الفقراء، فإنما
الساقطين لأن الحقيقة. القوم الذي يكون أفراده ساقطين يضعُف أيضا، فِ المنفقين
أدنّ لها ليس على القوم فلن يتقدم. لذا إن الأقوام الأوروبية التي عبئا يشكلون
إلَّ يؤدي تعالَّ تتصد ق واضعة فِ الحسبان أن تقدُّم الفقراء فِ القوم بالله علاقة

القوم وازدهاره. فقد قال الإسلام إن الهدف من الصدقات هو: مِنْتقدم ثْبِيتًا ت
فُسِهِمْ القوم.أنْ يتقوى بواستطها أي



131

، أي ال  ع ل ى حُبِ هِ و آ ت ى الْم  كذلك يقول الله تعالَّ فِ ذكر الناس الصالحين: 
. ما أوجز هذه الكلماتُ! ولكن ذكُرت الصالح هو من يعطي المال لنيل رضا الله 

 فيها معان واسعة جدا. 
هو أنَّم أولَّ يعطون لنيل رضا الله تعالَّ، إذ قد ذكُر  ع ل ى حُبِ هإن معنَ -1

ل رضا الله تعالَّ وحبه. الله تعالَّ قبل هذه الكلمات، والمراد منها أنَّم يعطون المال لني
إنَّم يحبون الله تعالَّ وبالنتيجة يحبون خلقه. ويقصدون من ذلك أنَّم ما داموا يحبون 

 الله واللهُ يحب عباد ه، لذا لَّ بد أن يحب وهم أيضا. 
إلَّ م ن يعُط ى المال أيضا، فمن هذا المنطلق يكون  حُبِ هِ يعود الضمير فِ  -2

معنَ الآية أن م ن يعطونه المال  لَّ يعطونه إياه حاسبينه ذليلا مهانا بل يعدونه أخا 
لهم. إنَّم يعطوُن المال غير هم ولكن لَّ يفعلون ذلك بعدِ ه حقيرا ومهانا بل واضعين 

 هم.فِ الحسبان أن هذا المال حق له وأنه أخ لهم وحبيب
إلَّ إعطاء المال أيضا، وعليه فيكون معنَ الآية  حُبِ هِ يعود الضمير فِ  -3

أنَّم يعطون المال لأنَّم يحبون إعطاءه ويكن ون رغبة عارمة فِ إعطاء المال فِ سبيل 
الله. فهم لَّ يحسبون إعطاء المال غرامة بل لأنَّم ينالون به لذة وسرورا روحانيا. وقد 

نى اللَّى  يأ ْمُرُ إأخرى فقال:  فِ آية حُبِ هِ بين  الله تعالَّ عن الكلمة نفسها أي 
، أي أن حبهم يظل فِ ازدياد (91: )النحل بِالْع دْلِ و الْإِحْس انِ و إيِت اءِ ذِي الْقُرْبَ  

مستمر حتى يبلغ درجة يحسبون أنفسهم فيها أنَّم بمن زلة الآباء، والفقراء والمحتاجون 
فِ شيء، كذلك إنَّم يعطون  أولَّدهم. كما أن الأم  ترضع ولدها حُب ا وليس طمعا

المحتاجين أموالهم بهذه العاطفة. ما هو حليب الأم  يا ترُى؟ إنه بمن زلة دمها، ومع 
ذلك فالسيدات اللواتي لَّ يقدرن على الإنجاب يحترقن كمدا، بمعنَ أنه ليس لديهن 

لَّ ولد يسقينه دم هن . فيقول الله تعالَّ بِن الذين يعطون المال يبلغون مقاما بحيث 
يظنون أنَّم بإنفاقهم المال على أحد يمن ون عليه بل يحسبون أن الذين يأخذون منهم 

كما أن الولد عندما ين زعج من الأم  . المال هم الذين يمن ون فِ الحقيقة على المنفقين



 132 

قليلا ترضيه الأم  وتداعبه قائلة مثلا: "فدتك نفسي" أو ما شابهه، مع أنَّا تعطي 
ولَّ تطلب منه شيئا. فيقول الله تعالَّ بِن عليكم أن تحتلوا مكانة الولد شيئا ليأكله 

 حيث يبدو أن الذين أخذوا منكم مالَّ هم الذين م ن وا عليكم ولم تمن وا عليهم شيئا. 
 الهدف من الصدقة

سادسا: لقد بين  الإسلام الأهداف من الصدقة، وذكُر أحدها فِ الآية التي 
اتلوتها آنفا أي:  ، أي من أعطى المال أحدا فليعطه حب ا له ل  ع ل ى حُبِ هِ آ ت ى الْم 

وليس عداوةً، ولَّ ليُفسد به عادات أحد بل لينُفق فِ أمور حسنة وليستفيد منه 
 المعط ى وألَّ يضره. 

 مواطن الامتناع عن دفع الصدقة

سابعا: بين  الإسلام مواطن الَّمتناع عن الصدقة أيضا، أي يجب ألَّ تتصدقوا فِ 
هُمُ كذا، وأنكم معذورون من أدائها فِ مواطن كذا، فقال: موطن   و إِمىا تُ عْرِض نى ع ن ْ

مُْ ق  وْلًَّ م يْسُوراً ابتِْغ اء  ر حْم ةٍ مِنْ ر بِ ك  ت  رْجُوه ا . لقد بين  الله (29 :)الإسراء ف  قُلْ له 
عندما لَّ تعالَّ فِ هذه الآية ثلاثة مواطن لَّ بِس فيها من عدم التصدُّق. الأول: 

أي ترجون رحمة ربكم لمواجهتكم ضيق اليد  ابتِْغ اء  ر حْم ةٍ مِنْ ر بِ ك   ؛تجدون مالَّ
بِنفسكم. الثاني: تجدون فِ قلبكم رغبة فِ التصد ق وتملكون المال أيضا لهذا الغرض، 
قتُم لنزل غضب الله ولو لم تفعلوا لنزلت رحمة الله.  ولكن قلبكم يفتي أنه لو تصدى

 هُمُ ابتِْغ اء  ر حْم ةٍ مِنْ ر بِ ك  ت  رْجُوه اإِمى أي لَّ يمتنع المرء عن التصدُّق  ا تُ عْرِض نى ع ن ْ
بخلا بل حاسبا أن عدم التصد ق سيكون مدعاة لن زول فضل الله تعالَّ، فعدم 
التصد ق هو الأفضل فِ هذه الحالة. فمثلا إذا كان أحد يهُلك الأموال فِ الملذات 

ئه يكون مدعاة لرضا الله تعالَّ. أو إذا جاء شخص مثلا وقال: أريد فإن عدم إعطا
المعرض  إعراضمالَّ لأؤلِ ف كتابا ضد الإسلام فلتتبرع فِ هذا المشروع، فسيكون 

حتما. أضرب مثلا آخر أيضا على أن المرء راغبُ فِ الإعطاء  الله رحمة ابتغاء هعن
. فمثلا إذا كان هناك طفل نرب يه فيطلب بِ ك  ابتِْغ اء  ر حْم ةٍ مِنْ ر  ولكنه يمتنع عنه 



133

شيئا ونقدر على تحقيق طلبه الذي ليس سيئا أيضا ولكن نرى أن تحقيقه ضار 
بمقتضى تربيته فلا نحققه. 

الوجه الثالث هو أن يسألنا أحد مالًَّ لإلحاق الضرر بِحد، ومثال ذلك أن 
يه. يطلب منا المال ليشتري به مسدسا لقتل أحدهم، فلن نعط

أسلوب رفض التصدّق

أ مىا ثامنا: لقد بين  الإسلام أسلوب الَّمتناع عن الصدقة وإنكارها، فقال: 
، أي إذا أردتم رفض التصد ق على أحد فلا (11 :)الضحى السىائِل  ف لا  ت  ن ْه رْ 

تنهروا السائل. يحق لكم أن ترفضوا ولكن يجب ألَّ تقسوا على السائل. 
مُْ ق  وْلًَّ م يْسُوراًف  قُلْ  :ثم قال  ، أي قولوا للسائل ما لَّ (98 :)الإسراء له 

يُشعره بالذل ة والإهانة. يقول الناس إن على المرء أن يرفض سؤال السائل بالرفق، 
مُْ ق  وْلًَّ م يْسُوراً. وأما أ مىا السىائِل  ف لا  ت  ن ْه رْ وهذا ما ذكُر فِ:  فمعناه:  ف  قُلْ له 

سؤاله بِسلوب لَّ يُشعره بالذلة والندامة.  يجب أن تردُّوا
ماذا يجب أن يُعطى في الصدقات

تاسعا: لقد بين  الإسلام ماذا يجب أن يعطى كصدقة؟ هذا السؤال أيضا مهم 
جدا. يقول بعض الناس: ما الفائدة من إعطاء الفقير لباسا فاخرا، بل لو أعُطي 

كذلك لو أعُطي عشرة فقراء   بدلَّ منه عشرة ألبسة وإن كانت خشنة لكان أفضل.
شيئا من الدقيق بدلَّ من إطعام واحد منهم طعاما فاخرا لكان أفضل. ولكن هذا 
خطأ منهم. فالإسلام ينظر إلَّ أعماق الفطرة ويدرك أن الفقراء يرون أن الأثرياء 
يأكلون كل يوم أطعمة فاخرة ويلبسون لباسا فاخرا فتنتابهم رغبة فِ أن يلبسوا لباسا 

مثل الأغنياء ويأكلوا أطعمة فاخرة مثل الأغنياء. لذا يجب أن يجدوا أحيانا  فاخرا
فرصة مثلما يجدها الأغنياء. الإسلام لَّ يجعل الناس فلاسفة جاف ين بل يأمر بدراسة 
ما فِ قلوب الآخرين. هناك قصة معروفة فِ بلدنا كنا فِ صغرنا نستمع إليها بكل 

ن يأتي بالحطب لمطبخ الملك. فجاء بالحطب شوق ورغبة، جاء فيها أن حط ابا كا



134

ذات يوم وإذ بطعام فاخر يُ ع دُّ، فتأثر لدرجة أنه لم يتمالك نفسه وقال للطباخ: هل 
لك أن تعطيني شيئا من هذا الطعام؟ قال الطباخ: هذا طعام ثمين جدا، فأنّ  لي أن 

تجمعه فِ ستة أعطيك منه؟ سأله الحط اب: ما ثمنه؟ فقيل له بِن ثمنه يساوي حطبا 
أشهر. فبدأ الحطاب يجمع الأخشاب أكثر من ذي قبل، إذ كان يأتي بِحمل واحد 
يوميا ولكن من هذا اليوم بدأ يأتي بِحمل ين، ويعطي حِملا سلفة كثمن الطعام، ويقضي 
حاجاته اليومية بما يدِر  عليه الِحمل الثاني. وبعد ستة أشهر أعُطي الحطابُ ذلك 

إلَّ بيته طرق فقير بابه وسأل الطعام . فقالت له زوجته: أعطِ  الطعام، وحين أخذه
الفقير هذا الطعام لأننا نستطيع أن ننال هذا الطعام بجمع الأخشاب إلَّ ستة أشهر 
أخرى، ولكن هذا الفقير لَّ يستطيع أن يناله حتى بهذه الطريقة. فأعطى الحط ابُ 

 الفقير  ذلك الطعام . 
أنقذ السلطان المغولي "همايون" من الغرق فِ  كذلك يرُوى أن السقاء الذي

البحر عُرض عليه أن يسأل ما يشاء، فسأل توليِ  الحكم لَّثنتي عشرة ساعة. فهذه 
كانت أمنية السقاء القلبية. إذن، إن الله تعالَّ يط لع على ما فِ القلوب، ولكن 

تكن ها  الفيلسوف لَّ يدرك مثل هذه الأشياء. لقد أمرنا الإسلام مراعيا مشاعر
أي أنفقوا مما أعطاكم الله، ويجب ألَّ  (4: )البقرة و ممىا ر ز قْ ن اهُمْ يُ نْفِقُون  القلوب: 

يقتصر الإنفاق على بذل النقود فقط بل يجب أن تتصد قوا بلباس جيد وبطعام 
 جيد، بل وز عِوا باستمرار من كل ما أعُطيتموه. 
كُلُوا مِنْ ثم  رهِِ إِذ ا أ ثْم ر  و آ توُا ح قىهُ : ثم قال الله تعالَّ بوضوح أكثر فِ آية أخرى

، أي أيها المسلمون الذين تملكون (142 :)الأنعام ي  وْم  ح ص ادِهِ و لَّ  تُسْرفُِوا
البساتين، عندما تثمر بساتينكم وتأكلون منها مع أقاربكم، هل يَطر ببالكم مرة 

: اذا يجري فِ قلوبهم؟ فأمر الله أن تسألوا الفقراء الذين يمرون بجانب البستان م
كُلُوا مِنْ ثم  رهِِ إِذ ا أ ثْم ر  و آ توُا ح قىهُ ي  وْم  ح ص ادِهِ و لَّ  تُسْرفِوُا  أي كلوا هذه الثمار

اليانعة كما تشاؤون ولكن يجب أن تطعموا منها الفقراء أيضا لينالوا هم أيضا نصيبا 



 135 

يكم أن تبيعوا هذه الثمار وتعطوا الفقراء بعض من نعِم الدنيا. لم يقل الله هنا إن عل
إلَّ جانب ذلك يجب ألَّ تبُذ روا،  النقود ليأكلوا منها طعاما بسيطا، بل قال 

بمعنَ أن تطعموهم ثمارا كل يوم دون أن تهتموا بلباسهم وطعامهم، بمعنَ أنه يجب 
 أن يكون لكل شيء حدود. 

يا  أ ي ُّه ا الىذِين  آ م نُوا أ نْفِقُوا إنه يجب أن تنفقوا من المال الحلال فقال:  ثم قال 
تُمْ  . هناك أناس يقومون بالنهب والسرقة كلما (268 :)البقرة مِنْ ط يِ ب اتِ م ا ك س ب ْ

جاشت فِ قلوبهم عاطفة مساعدة الفقراء. إن الذين ليسوا مطلعين على علم الأخلاق 
سارق الفلاني رجل طيب لأنه يساعد الفقراء كثيرا. يقول الله تعالَّ إن يقولون إن ال

أ نْفِقُوا مِنْ ط يِ ب اتِ م ا هذا ليس طريقا سليما لمساعدة الفقراء بل الطريق السليم هو: 
تُمْ  ، أي لَّ يجوز أن تقوموا بالنهب والسرقة من أجل مساعدة الفقراء وتنهبوا ك س ب ْ

الفقراء. بل يجب عليكم أن تعطوا بقدر ما أجازه القرآن من أموال الآخرين لتعطوها 
مالكم الحلال والطيب ثم فوِ ضوا الباقي إلَّ الله تعالَّ، ولَّ يجوز العمل غير المسموح 
به من أجل الآخرين، وإن إعطاء الفقراء بنهب مال الآخرين لَّ يجوز بِي حال. وإن 

فهذه ليست مسؤوليتكم، بل ليس  قلتم بِن لديكم مالَّ قليلا ولكن الفقراء كُثرُ،
 عليكم إلَّ أن تنفقوا بقدر استطاعتكم واتركوا الباقي على الله تعالَّ. 

هناك طرفة تاريَية جاء فيها أن شخصا كان موظفا فِ الجيش فِ أيام الحروب 
الصليبية فجاء ذات يوم إلَّ الملك وقال: لَّ تقبل غيرتي أن أتقاضى من بيت المال 

من اليوم. فسُئل: علام  ستعيش إذن؟ قال: لدي  جارية تعرف راتبا، فلن آخذه 
السحر والشعوذة وسأعيش على ما تكسبه. إذن، بسبب عدم معرفته بتعليم الإسلام 

 أجاز لنفسه المال الحرام، وحسب الحلال حراما. 
 يجب أن يتصدّق كلٌّ من الفقراء والأغنياء

هل الأغنياء فقط مطال بون  ؛عاشرا: لقد بين  الإسلام من يجب عليه التصدُّق
بِدائها دون الفقراء؟ يقول الإسلام بِن على الفقراء أيضا أن يؤدوها، لأنه ليس 



 136 

الهدف من الصدقة مساعدة المحتاجين فقط بل هذه مدرسة لتربية أخلاقية، ولو حُرم 
الىذِين  الفقراء من التصد ق لحرُموا من التعل م فِ هذه المدرسة. يقول الله تعالَّ: 

، أي المؤمنون هم الذين ينفقون فِ (135 :)آل عمران يُ نْفِقُون  فِ السىرىاءِ و الضىرىاءِ 
حالة السعة المالية وضيق ذات اليد أيضا. تبين من ذلك أن الإسلام فرض التصد ق 
على الفقراء والأثرياء على حد سواء لينالوا من فوائده. علما أن للصدقة عدة فوائد 

 ني سأذكر اثنتين أو ثلاثة منها. ولك
أولَّ: يشعر المتصدق أن فِ العالم أناسا أكثر منه فقرا واحتياجا. الذي لم يجد 
وجبة واحدة ليوم كامل ثم وجد طعاما وقال فِ نفسه: هل أتصد ق به؟ يقول الله 
تعالَّ له: هناك فِ العالم أناس لم يجدوا وجبات لأيام عدة، لذا يمكنك أن تتصد ق 

 به على من هو دونك. 
الإسلام أن يُحرم أحد من أي ثواب، لذا لم يفرض الصدقة على  ثانيا: لَّ يريد

الأثرياء فقط بل فرضها على الفقراء أيضا لئلا يحر موا هم أيضا من الثواب. والذي 
 يساعد الآخرين مع كونه محتاجا يستحق ثوابا أكثر. 

ثالثا: لَّ يريد الإسلام أن يصدأ قلب الفقير لأن الذي يأخذ فقط ولَّ يعطي يصدأ 
قلبه، لذا فقد أمر الإسلام أن يتصدق الفقير أيضا ليدرك أنه لَّ يتلقى المساعدة فقط 
بل يساعد الآخرين أيضا. إذن، قد هيأ الله تعالَّ له فرصة خاصة، وهي صدقة الفطر 

ما معناه أنه يمكن للفقير أن  بعد رمضان، التي لم يسُت ثن منها أحد، فقال النبي 
  بيته، ولكن يجب أن يتصدق على أي حال. يتصد ق مما أرسل الغني إلَّ

 من يستحقون الصدقة

الأمر الحادي عشر الذي بي نه الإسلام هو: لمن تُدف ع الصدقةُ؟ لقد قلت من قبل 
بِن الفيدا يقول أن تُدفع الصدقة للبرهمن. تأمر بعض الأديان بِدائها نظرا إلَّ القرابة 

ذلك. ثم هناك بعض الأديان التي تأمر  القومية أو العائلية، ولكن الإسلام يمنع من



 137 

بالتصد ق على الأغيار دون الأحباب والأقارب. وقد تطرقت إلَّ المسلمين أيضا 
فكرة أن التصدق على الأقرباء لَّ يجوز، بينما لَّ يوجد فِ الإسلام أمرٌ من هذا 

يْنِ و الْأ قْ ر بِين  و الْي  ت ام ى قُلْ م ا أ نْ ف قْتُمْ مِنْ خ يْرٍ ف لِلْو االقبيل. بل يقول القرآن الكريم:  لِد 
، أي إذا كان آباؤهم محتاجين ولم يزُل (216 :)البقرة و الْم س اكِيِن و ابْنِ السىبِيلِ 

ضيقهم بإنفاقكم عليهم وما تهدونَّم إياه أيضا فلكم أن تتصدقوا عليهم، واعطوُا 
ق اتُ للِْفُق ر اءِ الأقارب واليتامى والمساكين والمسافرين. ثم يقول تعالَّ:  إِنمى ا الصىد 

بِيلِ اللَّىِ  و ابِْنِ  و الْم س اكِيِن و الْع امِلِين  ع ل ي ْه ا و الْمُؤ لىف ةِ قُ لُوبُهمُْ و فِ الر قِ ابِ و الْغ ارمِِين  و فِ س 
ُ ع لِيمٌ ح كِيمٌ ،ِ السىبِيلِ ف ريِض ةً مِن  اللَّى  موال الصدقات ... تنُفق أ(60 :)التوبة  و اللَّى

على الذين لم يؤمنوا بعد، أي لطعامهم وسكنهم وتعليمهم وتربيتهم، وتنُفق لفك  
رقاب الأسرى وللذين يرزحون تحت أعباء الديون وللمجاهدين فِ سبيل الله 

 وللمسافرين...
ينِ و  أيضا:  ويقول  لمْ  يَُْرجُِوكُمْ لَّ  ي  ن ْه اكُمُ اللَّىُ ع نِ الىذِين  لمْ  يُ ق اتلُِوكُمْ فِ الدِ 

ركُِمْ أ نْ ت بر ُّوهُمْ و تُ قْسِطوُا إلِ يْهِمْ إِنى اللَّى   ، أي (9 :)الممتحنة الْمُقْسِطِين   يحُِبُّ مِنْ دِيا 
 لَّ يمنعكم من التصدق على المذكورين فِ الآية. 

، أي (20 :)الذاريات فِ أ مْو الِهمِْ ح قٌّ للِسىائِلِ و الْم حْرُومِ أيضا:  يقول 
أي الحيوانات التي  ؛للمحروم وكذلكفيها حق للسائلين الذين يستطيعون الكلام، 

 لَّ تقدر على الكلام والسؤال. 
تْ لِ أوُلوُ الْف ضْلِ مِنْكُمْ و السىع ةِ أ نْ يُ ؤْتوُا أوُلي الْقُرْبَ  ثم يقول تعالَّ:  و لَّ  يأ 

ُ ل كُمْ و الْم س اكِين  و الْمُه اجِريِن  فِ  س بِيلِ اللَّىِ و لْي  عْفُوا و لْي صْف حُوا أ لَّ  تحُِبُّون  أ نْ ي  غْفِر  اللَّى
ُ غ فُورٌ ر حِيمٌ   .(23 :)النور و اللَّى

يتبين من هذه الآيات أن الإسلام، أولَّ: أمر بالتصدق على المستحقين ولم يجعله 
 خاصًا بقوم دون قوم ولم يضع فِ ذلك أجرا إضافيا. 



 138 

ا: ولم يفر ق من هذا المنطلق بين الأصحاب والأغيار بل أجازه للأقارب ثاني
والأغيار على حد سواء، وبذلك دحض أفكار: )أ( الذين لَّ يساعدون أقاربهم ولَّ 

 أن يستطيعون لَّ الذين الفقراءيتصدقون أيضا عليهم بل يترددون فِ ذلك. )ب( 
رموا من البر ، بل عُد ت مساعدتهم عليهم فِ آن معا لم يحُ  ويتصدقوا أقاربهم يساعدوا

 أقاربهم صدقةً. 
ثالثا: لم يُجعل التصدُّق مقتصرا على الفقراء فقط بل أجيز على ما شابههم أيضا. 
فمثلا )أ( لو كان هناك شخص غني جدا يرفل فِ الملايين ولكن ضاع ماله فِ 

ما يدُرينا لعله  الطريق لجاز التصدق عليه. لَّ يجوز إعطاؤه د ينا مبلغا كبيرا لأنه
نصىابٌ أو مخادع وما شابه ذلك. أما التصدق عليه فممكن؛ لأنه إذا كان نص ابا 

 ومخادعا سيتحمل مغبة سوء عمله بنفسه. 
)ب( المساكين، كلمة "المساكين" لَّ تعني "الفقراء" لأنه لو كان معناها الفقراء 

م ن لَّ يستطيع المباشرة بعمله لما وردت فِ الآية "للفقراء"، بل المراد من المسكين هو 
لعدم توف ر المال عنده. مثال ذلك أن شخصا يعمل بِحرفة ولكن العمل فِ مجالها 
يقتضي عشرة آلَّف روبية، وهذا الشخص لَّ يعُد  فقيرا لأنه ميسور الحال إلَّ حد 
ما ولكنه لَّ يستطيع التقدم لعدم قدرته على استخدام براعته وموهبته. ولو أعُطي 

لَّف روبية لَّستطاع أن يباشر بالعمل. فيمكن للحكومة أن تعطيه مالَّ من عشرة آ
 صندوق الصدقة سواء بصورة مساعدةٍ أو قرض. 

)ج( بيان ذلك أن هناك شخصا غني ا ولكنه م دين. فمثلا إنه يقوم بتجارة قدرها 
خمسون ألف روبية وعليه د ينُ عشرة آلَّف روبية، والدائنون يتقاضون ديونَّم. فلو 

د د الد ين من ماله المتداول فِ التجارة لبارت تجارته البالغ قدرها خمسون ألفا. س
فيمكن مساعدة شخص مثله من مال الصدقات. أو إذا كان هناك فلاح وهو 
مدين ولو أراد تسديد الديون لبيعت أرضه ولما بقي لديه معاش، لجازت مساعدته 

 أيضا من مال الصدقات. 



139

ن على جمع الصدقات أيضا ممن يستحقون الصدقة، (: لقد عُد  العاملو 3) 
لأنه لما أمر الإسلام أن دفع صدقة كذا وكذا ضروري سينشأ السؤال: م ن 
سيجمعها؟ فكان ضروريا أن يكون هناك من يعمل فِ هذا المجال، وأن تُحدىد لهم 
رواتب معينة. لَّ شك أن هذه الرواتب لن تُ ع د  صدقة، ولكن دفع الرواتب من 

الصدقة جائز. هذا سؤال لم يهتم  به أي  دين آخر، أي لم يقل إن فِ أموال مال 
 الصدقات حقا للعاملين أيضا. 

(: خامسا: بين  الإسلام ألَّ يُحرم السائل. يقول بعض الناس: يجب ألَّ يعُطى 4)
السائل شيئا لأن ذلك يفُسد عاداتهم، ولكن الإسلام يقول بإعطائهم لأنه لَّ يتبين 

لَّ وضعه الظاهري هل هو محتاج فِ الحقيقة أم لَّ، لذا يقول الإسلام أنه من النظر إ
 إذا سأل أحد وكان المسؤول قادرا على إعطائه شيئا فليعطه. 

(: سادسا: يجب التصدق على الأقارب والأغيار إلَّ الخائضين فِ الحرب 5)
 ضدنا فِ ذلك الوقت لئلا يضروا المعطين. 

الحيوانات كونَّا  -إضافة إلَّ الناس-الصدقة  (: سابعا: يجب ألَّ تُحرم من6)
عاجزة عن الكلام  والتي لَّ تُحسب لها أية قيمة، لأن الله تعالَّ قد جعل نصيبها 
أيضا مع الناس. وهذا يعني أن إعلاف  الحيوان الهرم وعديم الفائدة أيضا صدقة 

ك ومدعاة للأجر والثواب. لَّ شك أن الإنفاق على حظيرة البقرات صدقة وكذل
على مرابض الإبل والجواميس.
مبادئ توزيع الصدقات

الأمر الثاني عشر الذي بي نه الإسلام هو: ما هي المبادئ التي بحسبها يجب على 
الحكومة توزيع الأموال الحاصلة فِ صندوق الصدقات. وقد وضع الإسلام لهذا 

يهِمْ بِه االغرض قوانين وقال:  ، أي يجب الَّهتمام (103 :)التوبة تُط هِ رهُُمْ و تُ ز كِ 
بِمرين اثنين. 



140

 أي لإزالة ضعف القوم ومصيبة المنكوبين.  تُط هِ رهُُمْ الأول: 
يهِمْ بِه االثاني:  أي للنهوض بالقوم، إذ من معاني "زكى" الرفع والتقدم  تُ ز كِ 

أيضا. 
طبيعة العلاقات بين معطي الصدقات ومتلقّيها

الأمر الثالث عشر هو: كيف يجب أن تكون العلاقات بين معطي الصدقات 
( لقد قسمت الشريعة مال الصدقة على قسميِن، الأول هو الجزء 1ومتلقيها؟ )

الذي توز عِه الحكومة، فلا يمكن لأحد أن يقول عنه بِنه خرج من يدي أو سُلِ م 
ه الحكومة  بنفسها على مالي إلَّ فلان، وذلك لأنه مال جُمع من الجميع، وتوزع

المستحقين. وبذلك شطب الإسلام وساطة المتصد ق ولم يترك مجالَّ للمن . 
وقال إن لمتلق ي  ح قٌّ للِسىائِلِ و الْم حْرُومِ ( قضى على فكرة المن  بالقول: 2)

 الصدقة أيضا حقا فِ مال المتصدق. 
ا قد أعطى الإسلام ( ولكن لأنه لَّ يمكن لكل واحد أن يبلغ هذا المقام لذ3)

ق اتِكُمْ بِالْم نِ  أحكاما ظاهرية أيضا، فقال:  يا  أ ي ُّه ا الىذِين  آ م نُوا لَّ  تُ بْطِلُوا ص د 
.(265 :)البقرة و الْأ ذ ى

ُ الر با  و يُ رْبي ( ثم اختار أسلوبا آخر لَّ يترك أي  مجال للمن ، فقال: 4) يم ْح قُ اللَّى
ق اتِ  ، أي سيمحو الله تعالَّ الربا وينم ي مال المتصدقين. (277 :)البقرة الصىد 

وقد قال هنا إن الله تعالَّ بنفسه سيجزي المتصدقين. 
التركيز على الصدقات والمنع من السؤال

الأمر الرابع عشر المذكور هو: ما دام الإسلام قد رك ز على الصدقات فكان 
بالإمكان أن يَطر بالبال أن السؤال أمر مستحسن، لذا فقد شرح الموضوع وبين  

اهُمْ سلوكا يليق بالمؤمن فقال:  بُ هُمُ الجْ اهِلُ أ غْنِي اء  مِن  الت ىع فُّفِ ت  عْرفُِ هُمْ بِسِيم  يح ْس 
، أي أن غير المط لع على تعليم الإسلام (274 :)البقرة لُون  النىاس  إِلحْ افاًلَّ  ي سْأ  



141

ولَّ يحبذ السؤال، يحسب الفقراء أغنياء بسبب عدم سؤالهم. ولكن المط لع عليه يدرك 
 الأمر بمجرد النظر إلَّ وجوههم ويساعدهم. 

 ؛لم يمنعه أيضاوقد بين  فِ ذلك أن على المؤمن الكامل أن يجتنب السؤال، ولكنه 
أي أن السؤال ليس حراما حرمة مطلقة، لأن الإنسان يضطر إلَّ ذلك أحيانا. لقد 

، ثم سأله فأعطاه، ثم سأله شخص وسأله فأعطاه  جاء ذات مرة إلَّ النبي 
له: ألَّ أخبرك بشيء؟ وهو أن السؤال ليس بمستحسن. فقرر  فأعطاه، ثم قال 

ا. ويقول أحد الصحابة إنه رأى أن سوط السائل ألَّ يسأل أحدا بعد ذلك أبد
الشخص المذكور سقط على الأرض أثناء حرب فلم يسأل أحدا أن يناوله إياه. 
حاول أحد الصحابة أن يناوله إياه ولكنه رفض وقال ما معناه: لقد عاهدتُ رسول 

الإلهامية حتى أمرا بسيطا أيضا مبيىنا بالأسلوب الذي بي نه القرآن الكريم. 
البحث في العلاقات بين الرجل والمرأة

اول على سبيل المثال أمرا آخر وهو العلاقة بين الرجل والمرأة. هذه غريزة والآن أتن
فطرية وموجودة حتى فِ الحيوانات ولَّ حاجة إلَّ بحث طويل للعثور عليها. خذوا 
الأسد مثلا فإنه يفترس الحيوانات الأخرى كلها ولكنه يشعر بضرورة المكث مع 

يشعر بضرورة العلاقة مع الأتان. لبوة. يُ ع د  الحمار حيوانا غبيا ولكنه أيضا 

الله  ألا أسأل أحدا شيئا أبدا. ثم ترجّل عن فرسه وأخذ السوط بنفسه.  
إذن، فمن ناحية ركّز الإسلام على الصدقات كثيرا لدرجة يمكن أن يخطر بالبال 
لماذا لا نأخذها، ومن ناحية أخرى منع من السؤال وطلب من المتصدقيّ أن يبحثوا 

بأنفسهم عن مستحقيها.
تلك أربع عشرة قضية بيّنها الإسلام عن الصدقات، ولو تصفحتم الكتب 
الإلهامية كلها للأديان الأخرى وقرأتم مؤلفات كافة الفلاسفة أيضا لن تجدوا فيها 

بحثا مستفيضا حول هذا الموضوع.  
أستطيع أن أقول بكل تحدّ إنكم لن تجدوا في مؤلفات البشر ولا في الكتب 



 142 

باختصار، إنَّا علاقة ينتقل إليها ذهن كل ذي نفس منفوسة ويمارسها، فيجب أن 
ولَّ تزال كذلك  منذ زمن آدم  بدأتملحة يكون التعليم عنها كاملا لأنَّا ضرورة 

إلَّ اليوم، ولكن جميع الكتب الدينية عاجزة عن إعطاء تعليم كامل عنها سوى القرآن 
 الكريم، مع أن بيان كتابٍ شيئا جديدا عن هذه العلاقة يبدو شبه مستحيل. 

إن موضوع العلاقات بين الرجل والمرأة واسع جدا، ولن أتناول الآن تعدد 
ليات المتبادلة بين الرجال والنساء وقضايا المهر الزوجات وحقوق النساء والمسؤو 

والطلاق وما شابهها، لأنَّا مسائل طويلة ودقيقة، بل سأكتفي بذكر أكثرها إيجازا 
والذي بسببه يبدأ الرجل والمرأة بالعيش معا، وسأذكر أيضا كيف بين  الإسلام هذه 

 العلاقة بِكمل صورة، وكيف جعلها موضوعا لطيفا وجميلا. 
عن هذه المسألة  ساكتةننظر إلَّ الكتب المقدسة للأديان الأخرى يتبين أنَّا  عندما

 الَّبتدائية أيضا. خذوا الإنجيل مثلا فقد جاء فيه عن العلاقة بين الرجل والمرأة: 
رْأ ةِ، ف لا  يوُافِقُ أ نْ ي  ت  ز وىج ! " ا أ مْرُ الرىجُلِ م ع  الْم  * ق ال  ل هُ ت لا مِيذُهُ: إِنْ ك ان  هك ذ 

مُ ا الْك لا م  ب لِ الىذِين  أعُْطِي  له  مُْ:ل يْس  الجْ مِيعُ ي  قْب  لُون  هذ  لأ نىهُ يوُج دُ خِصْي انٌ *  ف  ق ال  له 
ا مِنْ بُ  طوُنِ أمُىه اتِهِمْ، و يوُج دُ خِصْي انٌ خ ص اهُمُ النىاسُ، و يوُج دُ خِصْي انٌ وُلِدُوا هك ذ 

يلُ  ."خ ص وْا أ نْ فُس هُمْ لأ جْلِ م ل كُوتِ السىم او اتِ. م نِ اسْت ط اع  أ نْ ي  قْب ل  ف  لْي  قْب لْ  )إِنجِْ
   (12-10: 19م تىى 

بين الرجل والمرأة إنما هي  أخبر تلاميذه أن العلاقة هذا يعني أن المسيح 
فعل أدنّ الناس درجة، وإذا أراد أحد أن يحتل درجة عليا وأراد الدخول فِ ملكوت 
السماء، عليه أن يصبح خصيا. والمراد من هذا القول هو أن الحسنة الحقيقية تكمن 

رىسُولِ رسِ ال ةُ بوُلُس  الفِ عدم الزواج، أما الذي لَّ يقدر عليها فليتزوج. كذلك ورد فِ 
و لكِنْ لِس ب بِ *  ف ح س نٌ للِرىجُلِ أ نْ لَّ  يم  سى امْر أ ةً : 2-1 : 7الُأولَّ  إِلَّ  أ هْلِ كُورنِْ ثوُس  

ةٍ ر جُلُه ا. ، ليِ كُنْ لِكُلِ  و احِدٍ امْر أ تهُُ، و لْي كُنْ لِكُلِ  و احِد   الز نا 



 143 

و لكِنْ : 9-8 :7 إِلَّ  أ هْلِ كُورنِْ ثوُس  رسِ ال ةُ بوُلُس  الرىسُولِ الأوُلَّ  كما جاء فِ 
أي إن و لكِنْ إِنْ لمْ  ي ضْبُطوُا أ نْ فُس هُمْ، ف  لْي  ت  ز وىجُوا. ... أ قُولُ لغِ يْرِ الْمُت  ز وِ جِين  و لِلأ ر امِلِ 

 بقاء الرجل والمرأة بغير زواج مستحسن. 
لم يرد ذلك فِ كتب اليهود بهذا الشكل ولكن لم يرد فيها أمرٌ واضح أيضا عن 

ف أ وْق ع  الرىبُّ الِإلهُ سُب اتًا ع ل ى آد م  العلاقات بين الرجل والمرأة بينما لم يرد فِ التوراة إلَّ: 
مًا.  ةً مِنْ أ ضْلا عِهِ و م لأ  م ك انَّ  ا لحْ   الرىبُّ الِإلهُ الضِ لْع  الىتِي و ب نَ  * ف  ن ام ، ف أ خ ذ  و احِد 

هذِهِ الآن  ع ظْمٌ مِنْ عِظ امِي  ف  ق ال  آد مُ:* أ خ ذ ه ا مِنْ آد م  امْر أ ةً و أ حْض ر ه ا إِلَّ  آد م . 
مِي. هذِهِ تدُْع ى امْر أ ةً لأ نَّى ا مِنِ امْرءٍِ أخُِذ تْ.  مٌ مِنْ لحْ  هُ لِذلِك  ي تْركُُ الرىجُلُ أ  * و لحْ  با 

نِ ج س دًا و احِدًا. )سِفْرُ التىكْويِنِ   (24-21: 2و أمُىهُ و ي  لْت صِقُ بِامْر أ تهِِ و ي كُونا 
لقد تم الَّكتفاء فِ هذه العبارة بالبيان أن المرأة خُلقت من ضِلع الرجل لذا 
فبالَّجتماع بها يصبحان جسدا واحدا، وسيظل الرجل راغبا فِ المرأة بطبيعة الحال. 

 لم يذُك ر هل عيشهما معا سيكون خير لهما أم لَّ، بل ذكُرت العلاقة الطبيعية فقط. و 
لم تذكر الهندوسية شيئا عن ضرورة الزواج، كل ما يعُل م هو أن آلهة الهندوس كانوا 
يتزوجون فكيف لَّ يتزوج الناس؟ يقول البعض إلَّ جانب ذلك إن الوسيلة الحقيقية 

العبادة زاهدا فِ الدنيا وما فيها. يقول "منوجي"  للنجاة هي أن يعكف المرء على
عاما ثم متزوجا إلَّ  25الذي يؤمن الهندوس بتعليمه: يجب أن يبقى المرء عازبا إلَّ 

عاما. ولكن الفيدات التي تشمل تعليم الهندوس الحقيقي ساكتة تماما عن هذا  25
نظامه وما إلَّ الموضوع. إن "منوجي" وغيره صامتون عن ضرورة الزواج وحقيقته و 

ذلك. البوذية تفض ل عدم الزواج لأنَّا تمنع من الزواج خدام  الدين الأطهار  والحائزين 
 على مرتبة عليا سواء أكانوا رجالَّ أو نساء. هذا هو تعليم مذهب "ج ين" أيضا. 

وإذا أمعنتم النظر فِ الإسلام ترون أنه جعل هذه العلاقة قضية هامة جدا وعد ها 
 ين ووسيلة للتقدم الروحاني. جزءا من الد



 144 

 الإسلام يعُد الزواج ضروريا

السؤال الأول الذي ينشأ بهذا الشأن هو: هل يجب أن تكون بين الرجل والمرأة 
علاقة؟ وهل يجب أن يعيشا معا؟ يقول القرآن الكريم فِ هذا الموضوع إن الزواج 

ما الدليل ضروري، وليس ذلك فحسب بل يجب تزويج الأرامل أيضا. ويقول مقد ِ 
ةٍ و خ ل ق  على ضرورة الزواج:  يا  أ ي ُّه ا النىاسُ ات ىقُوا ر بىكُمُ الىذِي خ ل ق كُمْ مِنْ ن  فْسٍ و احِد 

 .(2 :)النساء مِن ْه ا ز وْج ه ا
يتبين من هذه الآية أن الإنسانية جوهر، ولَّ يصح القول بِن الرجل يشك ل 

نسانية شيء منفصل، وهي نفس واحدة وجُز ئِت الإنسانية أو المرأة تشكلها، بل الإ
إلَّ جزأين، نصف الجزء يسمى رجلا والنصف الآخر يسمى امرأة. فما دام كلاهما 
جزأين من شيء واحد فلا يمكن أن يكتمل ذلك الشيء ما لم يجتمعا معا، بل 

ع بين الجزأين.   سيكتمل الشيء إذا جم 
لقد ذكُر هنا القانون الأساسي للعلاقة بين الرجل والمرأة وقيل بِنَّما قطعتان 
منفصلتان من جوهر الإنسانية، وإذا أردتم إكمال الإنسانية فلا بد من الجمع بين 
كِلتا القطعتين، وإلَّ لن تكتمل الإنسانية، وإن لم تكتمل الإنسانية لن يبلغ الإنسان 

 درجة الكمال. 

 ء من ضِلع آدملم تُخلَق حوا

يقول الناس معترضين على هذه الآية إنه يتبين منها أن حواء خُلقت من ضلع 
كما جاء فِ الكتاب المقدس. ولكن هذا ليس صحيحا. القرآن يقول  آدم 

ذكر تي ألم... (50ت: )الذاريا و مِنْ كُلِ  ش يْءٍ خ ل قْن ا ز وْج يْنِ ل ع لىكُمْ ت ذ كىرُون  أولَّ: 
؟ يقول من ضِلع آدم حواء أخرجحتى  ، والعياذ بالله،زوجين الإنسان يَلق   أن الله

القرآن الكريم إن لكل شيء زوجا سواء أكانت الأفكار والأمور العقلية أو المشاعر 
أو الإرادة، ولَّ تكتمل إرادة ولَّ شعور ولَّ عاطفة ما لم تكن مقابلها إرادة أو مشاعر 



145

جسم ما لم يلقه جسم آخر، ولَّ يكتمل  أو عواطف تلاقيها. كذلك لَّ يكتمل
حيوان ما لم يلقه حيوان آخر، ولَّ يكتمل إنسان ما لم يجتمع إنسانان. فحين قال 
الله تعالَّ بِنه خلق كل شيء زوجين فمن سيقبل أن آدم خُلق أولَّ ثم خُلقت حواء 
 من ضِلعه نظرا إلَّ كونه حزينا. يقول القرآن الكريم إن لكل شيء زوجا، لذا حين

و خ ل قْن اكُمْ خلق الله تعالَّ الذرة الأولَّ خلق لها زوجها أيضا. وقد ورد عن الإنسان: 
أي أيها الناسُ ما دمنا قد خلقناكم أزواجا، فكيف خُلق آدم وحيدا دون  أ زْو اجًا

ةٍ و خ ل ق  مِن ْه ا زوج؟ أين كان زوجه؟ علما أن الفقرة:  خ ل ق كُمْ مِنْ ن  فْسٍ و احِد 
وردت بحق جميع الناس أيضا، ولكن الناس لَّ يستنبطون منها هذا المعنَ.  ز وْج ه ا

ُ ج ع ل  ل كُمْ مِنْ أ نْ فُسِكُمْ أ زْو اجًايقول الله تعالَّ:  ، فهل تُخلق (73 :)النحل و اللَّى
لم يكن الأمر كذلك فلا يمكن أن يكون معنَ الآية  إنكل زوجة من ضِلع زوجها؟ 

. كذلك يقول الله تعالَّ فِ سورة الشورى: منه أن زوج الإنسان خُلق أولَّ ةالمذكور 
ج ع ل  ل كُمْ مِنْ أ نْ فُسِكُمْ أ زْو اجًا و مِن  الْأ نْ ع امِ أ زْو اجًا فإذا كانت  ،(12 :)الشورى

أنثاه من حواء خُلقت من ضلع آدم كان من الواجب أن يَُل ق الحصانُ أولَّ ثم تُخلق 
وُلد طفلٌ فلينزل ملاك ويَرج ضلعا منه ويَلق منه بنتا. ولكن  ضلعه. كذلك كلما

هُو  الىذِي خ ل ق كُمْ مِنْ ذلك؟ ثالثا يقول الله تعالَّ أيضا:  حدوثهل رأى أحد 
ةٍ و ج ع ل  مِن ْه ا ز وْج ه ا ليِ سْكُن  إلِ ي ْه ا  .(190 :)الأعراف ن  فْسٍ و احِد 

ضلعه إنما يقولون إن حواء فقط خُلقت  إن الذين يقولون إن زوج الرجل خُلق من
خُلق من ضلع حواء، بينما يتبين  ، ولَّ يقول أحد إن آدم من ضلع آدم 

من هذه الآية أن المرأة لم تُخلق من ضلع الرجل بل الرجلُ خُلق من ضلع المرأة لأن 
الضمير فِ "زوجها" يعود إلَّ "نفس واحدة" وهي مؤنث. كذلك استُخدم ضمير 
"منها" أيضا للمؤنث. ثم قيل إن الله تعالَّ خلق زوجها من "نفس واحدة" واستخدم 

صيغة المذكر أي "ليسكن". فتبين من ذلك بكل وضوح أن الزوج الذ ك ر خُلق للزوج 



 146 

من الأنثى. فلا بد من الَّعتراف من منطلق هذا المعنَ أيضا أن المرأة لم تُخلق من 
 ضلع الرجل بل الرجل خُلق من ضلع المرأة! وهذا ما لَّ يقول به أحد. 

لمرأةِ والمرأةُ جزء من الرجل، إن هذه الآيات تعني فِ الحقيقة أن الرجل جزء من ا
والتقاء الجزأين يشك ل وجودا كاملا، وإذا بقي الجزءان منفصلين فلن يشكِ لا إنسانا 

 كاملا، وإنما يكتملان عندما يجتمعان مع بعض. 
انظروا الآن، ما أكمل هذا التعليم الأخلاقي الذي جاء به الإسلام! الرجل الذي 

كذلك المرأة التي لَّ تتزوج لَّ تكون امرأة كاملة من لَّ يتزوج لَّ يكون رجلا كاملا،  
منطلق هذا التعليم. الرجل الذي لَّ يحسن معاملة امرأته ويضايقها فهو يقطع جزءاً 
من نفسه بنفسه بحسب هذا التعليم. كذلك المرأة التي لَّ تعيش مع الرجل على 

 أحسن وجه تجعل نفسها ناقصة، وبذلك يبقى جزء الإنسانية ناقصا. 

ذن، ما دامت الإنسانية ليس اسم رجل ولَّ اسم امرأة، بل الإنسانية اسم مجموعة إ
الرجل والمرأة فلا بد من الَّعتراف بِن اجتماع الرجل والمرأة ضروري لإكمال 
الإنسانية. والدين الذي يبُقي أحدهما بمعزل عن الآخر يقطع دابر الإنسانية. إذا 

يَالف هذا العمل بل سيخدمه لنيل  كان الدين يهدف إلَّ إكمال الإنسان فلن
هدفه. والكتاب الديني الذي يستنكر هذا الفعل الطبيعي ويمنعه أو يرجح اجتنابه 

 يعرقل طريق تقدم الإنسان حتما وبذلك يبطل أفضليته. 
قد ينشأ هنا سؤال أنه ما دام الرجل والمرأة جزءان من شيء واحد فلماذا خُلقا 

يتركهما كيانا واحدا لئلا يرغب الرجل فِ المرأة ولَّ المرأة كيان ين منفصلين؟ ولماذا لم 
تهِِ أ نْ خ ل ق  ل كُمْ مِنْ فِ الرجل؟ الإسلام يرد  على هذا السؤال ويقول:  و مِنْ آ يا 

ن كُمْ م و دىةً و ر حْم ةً  ، أي كان (22 :)الروم أ نْ فُسِكُمْ أ زْو اجًا لتِ سْكُنُوا إلِ ي ْه ا و ج ع ل  ب  ي ْ
الإنسان نوع من الهياج فجُعلت منه قطعتان لوضع الحد لهذا الهياج وجعل فِ 

اجتماعهما مدعاة للسكينة. والآن لنِتأمل ما هو ذلك الهياج الذي يتمثل فِ العلاقة 



 147 

أ ل سْتُ بِر بِ كُمْ بين الرجل والمرأة؟ فليكن معلوما أن هذا هو الهياج نفسه الكامن فِ: 
، المود ع فِ فطرة الإنسان كما أوُدع البحث عن الله (173 :)الأعراف ق الُوا ب  ل ى

فِ طبيعته، وهذا البحث يقود الإنسان إلَّ الله تعالَّ رويدا رويدا. ما كان مكتملا 
فِ حد ذاته لَّ توجد فيه الرغبة فِ البحث والتحري. أما إذا كانت فكرة البحث 

كنهم يجدون شيئا موجودة ففي كثير من الأحيان يبحث الناس عن شيء بسيط ول
عظيما. يقول الله تعالَّ إننا أودعنا الإنسان  رغبةً فِ البحث وعندما يستخدمها 

. وعندما يبحث الرجل عن المرأة ويجد فِ قلبه يتجلى الله تعالَّ أمامه وهو يجده 
هياجا لها يقول اُلله له: ألست جديرا بِن تبحث عني؟ عندئذ يصدر من لسانه 

يا: إنك أنت المقصود الحقيقي. كذلك عندما تبحث المرأة صوت "بلى" ويقول عفو 
عن الرجل يقول الله تعالَّ لها: ألست جديرا بِن تبحثي عني، فتقول عفويا: "بلى" 
إنك أنت المقصود الحقيقي. إذن، بسبب تحل ي الرجل والمرأة بعاطفة البحث عن 

 . بعضهما ينالَّن حب الله تعالَّ ويجدانه 
 الى عاطفة حبه خافية في فطرة الإنسان؟لماذا أبقى الله تع

قد ينشأ هنا سؤال: لماذا لم يَلق الله فِ الرجل والمرأة حبه بصورة ظاهرية ولماذا أخفاه 
على هذا النحو؟ والجواب على ذلك هو: لو كان الحب سطحيا ظاهريا لما كان حصول 

لذا فقد أخفى  ؛الَّتصال مدعاة للتقدم والثواب، لأن جانب الإخفاء ضروري للثواب
الله تعالَّ حبه وراء حب الرجل تجاه المرأة ووراء حب المرأة تجاه الرجل لكي يناله الناس 
بالجهد وتكب د المشقة فيستحقوا الثواب. الرغبة فِ المرأة التي أودعها اللهُ الرجل  وكذلك 

لَّ الله تعالَّ. فِ الرجل التي أودعها المرأة ، هي أمنية مبهمة، والأمنية الحقيقية للوصول إ
لذا فقد أودع الله الإنسان  عاطفة الرغبة فِ إكمال نفسه، ويفهم أنه بحاجة إلَّ شيء 
آخر للإكمال. ولكن إذا أوُدع الناس اضطرابا ورغبة فِ التجسس فقط فإن الَّضطراب 
يؤدي أحيانا إلَّ اليأس أيضا، لذا كان ضروريا أن يكون فِ قلب الإنسان اضطراب 



 148 

، ومن ناحية ثانية يجب أن يكون هناك مخرج أيضا من الَّضطراب، من أجل الإكمال
كما يكون فِ المحرك مخرجٌ للبخار الزائد. إذن، فقد خلق الله تعالَّ فِ الإنسان اضطرابا 
وفِ الوقت نفسه جعل الرجل للمرأة والمرأة للرجل بمن زلة صمام الأمان وبذلك أعطاهما 

ان مقد را أن يَُلق لله تعالَّ. ولولَّ وجود فرصة لَّستخدام الفائض من الحب الذي ك
صمام الأمان لأدى هذا الحب إلَّ إصابة كثير من الناس بالجنون. لَّ يقبل عاقل فِ 

فأنّ  كان ممكنا أن يد ع  الله تعالَّ شيئا يضيع؟ فقد عالج الله تعالَّ العالم أن يضيع شيء، 
وبالنتيجة يَرج هياج  الموضوع إذ قسم الإنسانية إلَّ جزأين وأظهرها على شكل ين

 -رجلا كان أم امرأة-الإنسان الإضافِ وغير الضروري إلَّ جانب آخر فيشعر الإنسان 
نْ ي ا النِ س اءُ فِ حديث:  بالسكينة. هذا ما أشار إليه رسول الله  حُبِ ب  إِلي ى مِن الدُّ

ةِ  وفِ رواية:  (أنس بن مالكمسند  ،)مسند أحمد .و الطِ يبُ و جُعِل  قُ رىةُ ع يْنِي فِ الصىلا 
"...من دنياكم". يتبين من هذا الحديث أن العلاقة بين الرجل والمرأة مدعاة للسكينة 
والهدوء، وكذلك الطيب يؤدي إلَّ سكينة القلب، وأما ما يَلقه التضرع والأدعية فِ 

 الصلاة من اللذة والمتعة فهو أيضا يجلب السكينة والطمأنينة للإنسان. 
 رأة يسببان السكينة لبعضهماالرجل والم

لَّ يَطرن ببال أحد هنا أنه قد قيل هنا بِن المرأة سبب السكينة للرجل ولم يذُكر 
أن الرجل أيضا يسبب السكينة للمرأة. إن معنَ العلاقات بين الرجل والمرأة المذكور 
لَّ يصح إلَّ إذا كان كل واحد منهما يسبب سكينة للآخر. وليكن معلوما أن الله 

نُى لَّ يقول بهذا الشأن فِ آية أخرى: تعا  :)البقرة هُنى لبِ اسٌ ل كُمْ و أ نْ تُمْ لبِ اسٌ له 
، فكلاهما سواسية من حيث كونَّما سكينة لبعضهما، أي الرجل سكينة (188

 للمرأة والمرأة سكينة للرجل. 
ب اسٌ لقد أشار الله تعالَّ فِ قوله:  مْ لِ تُ ب اسٌ ل كُمْ و أ نْ  نُى هُنى لِ إلَّ أن  له 

على الرجل والمرأة أن يحميا بعضهما. إذا استحم أحد مثلا ثم لبس لباسا 



 149 

ع د  نظيفا؟ كلا، بل إذا كان لباسه وسخا فسيُعد  وسخا  وسخا فهل سيُ 
مْ مهما كان نظيفا ظاهريا. إذن، ففي قوله تعالَّ:  تُ ب اسٌ ل كُمْ و أ نْ  هُنى لِ

نُى  ب اسٌ له  أة شريكين فِ الفرح والترح، وقال بِن عليهما أن عد  الرجل والمر  لِ
ايحفظا بعضهما، وبذلك يتحقق مفهوم:  ه  ل يْ  وا إِ ت سْكُنُ لأنَّما بمن زلة  لِ

 رفيق السفر لبعضهما. 
 علاقة القوى الروحانية مع القوى الجسدية

الحق أن كثيرا من الناس لم يدركوا أن للقوى الروحانية علاقة مع القوى 
الجسدية فِ هذه الدنيا، وأن الروح تعمل بواسطة الجسد. هذه الحقيقة خافية 
عن أعين عامة الناس. يقول العلماء العلمانيون الأغبياء نظرا إلَّ حركات الجسد 

أن لهم علاقة مع الروحانيات أن الروح ليست بشيء، أما العلماء الذين يد عون 
ولكنهم لَّ يعلمون علوم القرآن الكريم فيقولون إن الروح شيء منفصل عن 
الجسد مع أن الروح والجسد مندمجان فِ بعضهما اندماجا كاملا. لقد أعطى 
الله تعالَّ الروح  كنوز العلم والمعرفة، وقد أناط البحث عن هذه الكنوز واللوعة 

ي الجسد. فعندما يبحث الجسم عنها ويتحراها تستمر لها واستخدامها بمساع
تلك الكنوز فِ البروز والظهور للعيان. لذا لن ترى شخصا معتوها واصلا إلَّ 
الله لأنه لو كانت الروح منفصلة عن الجسم ولم تكن بينهما علاقة لكانت 
 للمعتوه علاقة مع الله تعالَّ، لأن المعتوه يكون مختل الذهن وللذهن علاقة مع

إنه قد رُفع  الجسم ليس مع الروح، ولكن هذا لَّ يحدث، لذلك قال النبي 
القلم عن المعتوه حتى يعقل ويهيئ الله له فرصة العمل مرة ثانية. فإذا كان إنشاء 
العلاقة مع الله تعالَّ مهمة الروح فقط ولَّ دخل للجسم فيها، فقد سبق أن 

أن الروح مندمجة مع الجسم  قالت الروح "بلى" وانتهى الأمر، ولكن الحقيقة
 كليا. لقد أودع اُلله الجسم  قدرات تزيد فِ الروحانية. 



 150 

 علاقة قوى الرجولة والأنوثة مع الروح 

فعلُ الغدد المتعلقة بالرجولة  الأبدية على للحصولمن القوى التي أعُطيها الإنسان 
لروح أيضا، وإلَّ والأنوثة. هذه الغدد ليست جزءاً من الجسم فقط بل لها علاقة مع ا

بِنه يكون للأنبياء  تعالَّلما مُنع الرجال من أن يجعلوا أنفسهم مخن ثين. يقول الله 
أيضا أولَّد وزوجة لأن هذه الأعضاء ضرورية للروحانية، بل بسببها تكتمل الروحانية. 
الهدف الحقيقي من الرجولة والأنوثة هو الأمنية لخلق الشعور بالبقاء. وبسبب هذه 

تخدم غدد الرجولة والأنوثة وجهًا آخر للبقاء، أي التوالد . إذن، إن نمو هذه  الرغبة
 جعلها الروح بقاء وسيلة هي التي والقوةالغدد وتأثيرها وسيلة لخلق نسل الإنسان. 

أيضا، وهذا يحدث عن طريق التوالد والتناسل.  العالم لبقاء وسيلة نفسها تعالَّ الله
إن تقدم الروح يتسبب فِ البقاء الأبدي، وبواسطة الأولَّد يستمر بقاء الأجساد. 

 البقاء لهذا الغرض.  القةلذا فقد استُخدمت القوة الإضافية، خ
؟ فليكن معلوما بهذا الحيواناتوإذا قال قائل: ما فائدة وضع هذه القوة فِ 

لإنسان خُلق بعد مروره بمراحل مختلفة. أولَّ جاء إلَّ حيز الوجود كحيوان الشأن أن ا
. يقول الله تعالَّ فِ 1صغير ثم كبير ثم أكبر منه وفِ النهاية اكتمل خلق الإنسان

                                                 
بالتطور على طريقة داروين والتي تقول بِن الإنسان تطور من حيوانات  لَّ يعتقد المؤلف  1

مختلفة وكان سمكة أولَّ ثم أصبح قردا نتيجة لطفرات، بل ما يقصده هو أن الإنسان فِ خلقه 
بدأ بالنمو كالنبات فِ الكهوف ثم بدأ ينمو ويظهر الصفات الحيوانية فِ مراحل الأول قد 

مختلفة حتى اكتمل خلقه وبدأ يشعر ويتصرف كإنسان. وفِ هذه المرحلة خلق الله الجنسين 
الذكر والأنثى فِ تلك الكهوف واصطفى منهم الأنبياء ووجههم فِ أمور حياتهم. وفِ خلق 

فإن الإنسان فِ بطن أمه يمر بِطوار أيضا يكون  -لك الخلق الأولبعد ذ -الإنسان بالتناسل
فيها كالنبات بداية فِ جدار الرحم، ثم يبدأ بإظهار الصفات الحيوانية والحركة فِ داخل الرحم 
حتى يكتمل خلقه فيولد ويبدأ بالنمو، فهو يَلق أطوارا أيضا، وهذه الأطوار تشير إلَّ ذلك 

هذا  ورة مختلفة فِ الخلق الأول أيضا. وقد بين الخليفة الثاني الخلق التطوري الذي كان بص



 151 

-14 :)نوح و ق دْ خ ل ق كُمْ أ طْو اراً *م ا ل كُمْ لَّ  ت  رْجُون  للَّىِِ و ق اراً القرآن الكريم: 
م لَّ تريدون لله وقارا وتقولون بِن عليه أن يستعجل؟ انظروا كم ، أي ما لك(15

استغرق خلقُكم الأول من الوقت. باختصار، لقد خُلق الإنسان بعد مروره بمراحل 
يوانية. فالحق أن جميع أحوال الحيوانات بمن زلة سُل م الوصول حمختلفة بما فيها مراحل 

لمنشودة فِ حد ذاتها. وما يتم تمريره عبر إلَّ مرحلة الإنسان، غير أنَّا ليست الغاية ا
السلالم يمكن أن يسقط أيضا فِ الطريق، لذا فإن الأشياء التي كانت ستُخلق لَّرتقاء 
الإنسان وُجدت فِ الحيوانات أيضا، ولكن الحقيقة الثابتة هي أن القوى الشهوانية 

من الحقيقة الثابتة فِ الحيوانات لم تبلغ مبلغ الَّرتقاء بقدر ارتقائها فِ الإنسان. و 
أيضا أن للقوة الشهوانية علاقة متينة مع المواهب الدماغية. وفِ عصارة الغدد الجنسية 

 يكمن علاج كثير من النقائص العصبية والدماغية.
باختصار، الحق أن المهمة الحقيقية للأدوات المسؤولة عن خلق القوى الشهوانية 

ا يبقى بعضها وتكون بمن زلة البخار هي إصلاح الأخلاق، ولكن بعد إنجاز مهمته
الإضافِ الذي إن لم يتم إخراجه لشك ل خطرا قد يحطم المحرك. فقد سخ رها الله 
تعالَّ لعمل آخر وهو بقاء النسل، أي قد اختار هذه الوسيلة بدلَّ من وسيلة أخرى 
 لَّستمرار نسل الإنسان. هذه حقيقة لم يدركها العالم كاملة إلَّ الآن إلَّ أنه بدأ

يدركها شيئا فشيئا مؤخرا. يقرُّ عال  م الطب أن للقوى الشهوانية علاقة متينة مع 
المواهب الدماغية وتُستخد م هذه الغدد الجنسية ذاتها. يقول عالم أوروبي إن الخلل 
فِ هذه الغدد يؤدي إلَّ اليأس والعديد من العيوب الجسدية الأخرى. وقد أل ف 

ات قال فيه إن الَّعتراض على تعدد زواج رسول شخص أميركي كتابا فِ سبعة مجلد
اعتراض لغو تماما، لأنه كان يظل منهمكا فِ حب الله تعالَّ وذكره، والمعلوم  الله 

                                                 

الأمر فِ مناسبات أخرى، ومن ضمنها خطابات جُمعت فِ كتابه "السياحة الروحانية" وكذلك 
 فِ مواضع مختلفة من مؤلفاته. )المترجم(



 152 

أن قوة الرجولة عند إنسان مِثلِه تزداد باستمرار. مع أن هذا الكاتب لم يبين  الحقيقة 
دد الجنسية، وأن بكلمات صحيحة ولكن الحق أن الوسيلة للبقاء الأبدي هي الغ

للتقليل -بقاء النسل إنما هو فعلها الثانوي والتابع لمهمتها الأصلية. فكان ضروريا 
من الهياج الذي خلقه الله تعالَّ فِ الإنسان بواسطة الغدد الجنسية، وبذلك دعاه 

م الفائض أيضا  -إلَّ نفسه ألَّ ينحرف الهياج عن طريقه الصحيح، وأن يُستخد 
 ها سُنىت العلاقة بين الرجل والمرأة، وجُعلا مدعاة سكينة لبعضهما. للقوة التي من أجل

: صمتُ ذات مرة فِ حالة المرض وهذا أدى إلَّ أتذكر قول  الخليفة الأول 
كثير من الضعف فِ قوتي الجنسية. والغريب فِ الأمر أن عشرات الناس يستفيدون 
من هذا العلاج ولكنه لم ينفعني شيئا. ثم ذهب وهلي إلَّ أن أشرع فِ ذكر الله 
فأكثرتُ من التسبيح والتحميد وشفيتُ. إذن، هذه علاقات دقيقة لَّ يمكن لكل 

 شخص أن يدرك كنهها. 
 في الروحانية أيضا تكمن صفات الرجولة والأنوثة

إن سلسلة خلقِ الله تعالَّ من كل شيء زوجين جارية فِ الأمور الروحانية أيضا 
مدعاة للسكينة الباطلة  الغفلة فِ الكمالإلَّ جانب الأمور الظاهرية كيلا يكون 

وبالنتيجة سببا للهلاك، وكيلا يكون كل شيء كاملا بحد ذاته بل يبقى التوجه قائما 
إلَّ الوجود الكامل الذي ينُال منه الكمال. ومن هذه الظاهرة أيضا تتبين حقيقة هذه 
السلسلة الظاهرية. يتبين  من القرآن الكريم أن حالة رجولة الإيمان تتغلب على كل 

افر فِ البداية، وعلى كل مؤمن تتغلب حالة رجولة الكفر. فمثلا إذا كان أحد ك
جاهلا فبسبب جهله تنشأ فِ قلبه رغبة عارمة فِ تحصيل العلم. ولكن عندما ينال 
المرءُ العلم  يطمئن أنه حاز العلم. وهذا المبدأ ينطبق على كل موقف. لقد ضرب القرآن 

لأن الكفر ينوي أن يتغلب على المؤمن فِ البداية  الكريم مثال المؤمن بامرأة فرعون
ولكنه فِ نَّاية الأمر يصبح مغلوبا. هذا ما أشير إليه فِ حديث مفاده أن لكل إنسان 
بيتا فِ الجنة وبيتا فِ الجحيم. ولكن هذا لَّ يعني أن لكل إنسان بيتا فِ الجنة وبيتا فِ 



 153 

القوتين. قوة الكفر تجره إلَّ الكفر  الجحيم فِ الحقيقة بل المراد أن فِ الإنسان كِلتا
 وقوة الإيمان تجره إلَّ الإيمان، فينجر  المرء إلَّ هذا الجانب أو إلَّ الآخر.   

الحقيقة أن الرجولة فِ مصطلح القرآن الكريم تُطلق على القوة الفاحصة، والأنوثة 
ن تسم ى الفيضُ. ولكن الإنسان ينصرف فيما بعد إلَّ هذه القوة أو تلك، غير أ

هناك بعض الَّستثناءات وهم أناس ذوو صفات مريمية. أي أن رجولتهم وأنوثتهم 
تكون متصب غة بصبغة واحدة منذ البداية، فهم يحتلون مقام القدوسية، بمعنَ أن 
بعض الناس يملكون بطبيعتهم صفة التأثر والتأثير أيضا. عندما تكتمل رجولتهم 

القدوسية أو بصفة كونه مسيحا، أما وأنوثتهم يول د نتيجتهما ولدٌ يتصف بصفة 
غيرهم فيكسبونَّا كسبا. ولكن الذي يتحلى بهاتين القوتين توهب له مرتبة جديدة 

من سورة التحريم أن بعض  ويول د ولَّدة جديدة. عندما استدل المسيح الموعود 
 الناس يملكون صفات مريمية اعترض عليه الجهلاء وقالوا بِنه يد عي تارة بكونه امرأة

ويد عي بالحمل تارة ويد عي الإنجاب تارة أخرى، مع أن جميع الصوفية قالوا مثل 
قوله. فقد روى شهاب الدين السُهْرو رْدي رحمه الله فِ كتابه "عوارف المعارف" عن 

. أي ولَّدة حدثت 1رواية: "لن يلج ملكوت السماء من لم يول د مرتين" المسيح 
يمية. ثم يقول: "وصرفُ اليقين على الكمال يحصل بيد الله وولَّدة أخرى هي ولَّدة مر 

فِ هذه الولَّدة، وبهذه الولَّدة يستحق ميراث الأنبياء. ومن لم يصله ميراث الأنبياء 
ما وُلد وإن كان على كمال من الفطنة والذكاء، لأن الفطنة والذكاء نتيجة العقل، 

 2يزال مترددا فِ ال مُلك".والعقلُ إذا كان يابسا من نور الشرعِ لَّ يدخل الملكوت ولَّ 
م ا مِنْ إذن، فِ الأمور الروحانية أيضا أزواج، وهذا ما أشير إليه فِ حديث: 

هُ  م وْلوُدٍ يوُل دُ إِلَّى و الشىيْط انُ يم  سُّهُ حِين  يوُل دُ ف  ي سْت هِلُّ ص ارخًِا مِنْ م سِ  الشىيْط انِ إِياى
                                                 

، طبعة 74، و"إحياء الدين" للغزالي: ص 46 -45"عوارف المعارف" للسهروردي: ص   1
 ه . 1404بيروت عام 

 المرجع السابق.  2



154

: تفسير سورة آل عمران، كتاب تفسير القرآن  ،البخاري)صحيح . إِلَّى م رْيم   و ابْ ن  ه ا
 (آية: وإني أعيذها بك..

ليس المراد هنا مريم وعيسى عليهما السلام حصرا بل المراد هو كل م ن يملك 
أيضا،  صفات مريمية، وإلَّ نضطر إلَّ القول إن الشيطان مس  رسول الله 

ديث أن هناك ولَّدتين كاملتين، بين  فِ هذا الح والعياذ بالله. الحقيقة أن النبي 
ولَّدة مريمية وولَّدة عيسوية. إن الذي يول د بصفات مريمية يصبح مسيحا، والذي 

. الذين وُلدوا بصفات المسيح كانوا أنبياء يول د بصفات عيسوية يصبح محمدا 
متصفين بصفات الجلال، وكان أصحاب الصفات المريمية متصفين بصفات 

ين ملكوا صفة التأثير والآخر صفة التأثُّر كاملة. أي أن الجمال. أي أحد الحزب
الصفة الأصلية لدى أحد الحزبين هي صفة الأنوثة وتكتمل الرجولة فيما بعد، 
وهم أنبياء تابعون ومتصفون بصفات الجمال، وهناك حزب آخر يتول دون من 
كيان ذي صفات مسيحية ثم تكتمل أنوثتهم وهم يتصفون بصفات الجلال، أي 

لأنبياء المشر عِون. ا
باختصار، فِ السلسلة الروحانية أيضا أزواج، ولَّ يكتمل أي إنسان ما لم تجتمع 
صفاته المتعلقة بالرجولة والأنوثة مع بعضها وما لم تكن هاتان الصفتان الكاملتان 
اللتان يمكن أن نسميهما بتعبير آخر جانب الأخلاق الذي يؤث رِ ويتأثر. عندما ينشأ 

 السكينة تنال والروحانيةانبان تتولد الروح الجديدة التي تُسم ى خ لقا جديدا. هذان الج
باجتماع التأثير والتأثُّر، ويطمئن قلب المرء لدرجة يحظى عندها بولَّدة جديدة 

 ويصبح مقر با إلَّ الله تعالَّ. 
 -إنَّا ل  مسألة واسعة لعلم النفس الروحاني أن جميع قوى أخلاق الإنسان

عندما تجتمع ببعضها تنشأ  -ق بعضها بقوة الرجولة وبعضها بالأنوثةالتي يتعل
الأخلاق السامية. ولكن ما دام هذا الموضوع لَّ يعنيني فِ هذا المقام لذا 

اكتفيتُ بالإشارة إليه فقط. 



 155 

 صفة المودة في الرجل والمرأة 

ن كُمْ الأمر الثاني الذي بي نه الله تعالَّ هو:  والمودة  (22 :)الروم م و دىةً و ج ع ل  ب  ي ْ
، ولكن إذا أمعن ا النظر فِ استخدامهما ومعانيهما لوجدنا أن بينهما فرقا  تعني الحب 
وهو أن المود ة تعني حب ا يقدر على جذب غيره فِ نفسه. ولكن لَّ يوجد هذا الشرط 

، لذلك استُخدمتْ كلمة "المودة" للحب المتبادل بين البشر. والمر  اد من فِ الحب 
ذلك أن الرجل يود  أن يفوز بالمرأةِ والمرأةُ تود  أن تفوز بالرجل. ومن يفوز بغيره من 
بينهما يسم ى رجلا وم ن يفُاز به يسمى امرأة. ولكن هذه الكلمة لم تستخدم بحق 

. فلم يرد فِ القرآن الكريم أن الله تعالَّ لأن العبد لَّ يقدر على أن يجذب الله  
ولكن جاء بحق الله أنه ودودٌ فهو يجذب العبد. بينما استخدم اللهُ  العبد ودودٌ لله

تعالَّ كلمة المودة بحق الرجل والمرأة. ولما كان إكمال الإنسان مطلوبا لذا فقد أودع 
الله تعالَّ فِ الرجل والمرأة مشاعر بحيث يود  الرجل أن يجذب المرأة  والمرأةُ تود  أن 

تطيع أن يجذب الله  تعالَّ. لذا وردت بحق العباد تجذب الرجل . ولكن العبد لَّ يس
 ولم يرد: "يود ون الله".  أ ش دُّ حُب ا للَّىِِ و يحُِب ُّهُمْ و يحُِبُّون هُ كلمات مثل: 

جعل بهذه الطريقة  لقد بين  الله تعالَّ بخلق علاقة المودة بين الرجل والمرأة بِنه 
فيجذب كل جزء غيره إلَّ نفسه.  من نفس واحدة جزأين أودعهما عاطفة الجذب،

وهكذا تظل الإنسانية تجري نحو الكمال تلقائيا. وإن لم يَلق الله تعالَّ هذه المودة 
لَّمتنع كثير من الناس من الزواج خشية المشاكل الناتجة عنه ولقالوا: لماذا نبذل 

قد خلق الأموال ولماذا نجعل أنفسنا تحت أعباء المسؤوليات. ولكن ما دام الله تعالَّ 
 المودة بين الرجل والمرأة فيتحمل الناس مشاكل الزواج. 

 ةحمالعلاقة بين الرجل والمرأة مدرسة ر

الأمر الثالث الذي بي نه الله تعالَّ هو أن الرحمة خُلقت بهذه الوسيلة، لأن النفس 
عندما تشعر بِنَّا تملك شيئا معينا تعامله بالرحمة، فعندما يشعر الرجل بِن المرأة 



 156 

منه يحميها أيضا. قد يقول بعض: ألَّ يحدث الشجار والن زاعات بين بعض  جزء
الرجال والنساء؟ فجوابه أن هذا يحدث حيثما لَّ يجتمع الجزءان المناسبان مع 
بعضهما كما يجب، وحيثما يجتمع الجزءان الصحيحان تسري أمور الحياة بالأمن 

د لوحظ مرارا أن النزاع يستمر والسكينة والوئام تماما ولَّ يحدث شجار ولَّ نزاع. لق
بين رجل وزوجه حتى يبلغ الأمر إلَّ الطلاق فِ نَّاية المطاف، ثم يتزوج الرجل من 
امرأة أخرى وتتزوج المرأة برجل آخر وتجري حياتهما بكثير من الحب والوُد . فيتبين 
من ذلك بكل وضوح أن المرأة قطعة من الرجل دون شك ولكن عندما تجتمع 

حيحة مع مقابلتها ينشأ الأمن والوئام والسكينة. إذن، يرحم الرجل القطعة الص
زوجه حاسبا إياها قطعة منه وهكذا يعتاد على الرحم، ثم يمارس عادته هذه فِ كل 
موطن. الذين يقومون بالسرقة ويقتلون الناس، لو عاشوا بين الأهل والأولَّد لغمرت 

فيهم الرحمة. لذلك يقال إن إبقاء  الرحمة قلوبهم، ولكن بسبب عيشهم منعزلين تنعدم
المجرمين فِ السجون يؤدي إلَّ ازدياد الجرائم لأنَّم يبقون منعزلين وتتحجر قلوبهم 
أكثر بسبب عيشهم منعزلين عن الناس. إذن، بسبب العلاقة بين الرجل والمرأة يجد 

بين   الإنسان مدرسة رحمةٍ يتربَ  فيها ويظل يتقدم ويجلب رحمة الله. باختصار، لقد
الله تعالَّ أن العلاقة بين الرجل والمرأة مبنية على حكمة عظيمة، وقطع هذه العلاقة 
يجعل الإنسانية والسلوك ناقصا، وإن إقامتها يؤدي إلَّ السهولة فِ السلوك والرغبة 

 فِ الله تعالَّ دون العرقلة فِ هذا السبيل. 
 الحكمة في عدِّ المرأة حرثًا

هنا ينشأ سؤال: على أي  أساس يجب أن يؤسس الرجل والمرأة علاقتهما؟ من 
الفلاسفة الأوروبيين من يقول إن الزواج ضروري لتربية الأخلاق ولكن العلاقات 

نِس اؤكُُمْ الشهوانية ضارة، فيجب اجتنابها. وقد رد  الله تعالَّ عليه أيضا بالقول: 
مُوا لِأ نْ فُسِكُمْ ح رْثٌ ل كُمْ ف أْتوُا ح رْث كُمْ أ   تُمْ و ق دِ   .(224 :)البقرة نّى شِئ ْ



157

قد يقول قائل هنا: ما دام قد قيل )أنّ  شئتم( فنريد ألَّ نكون على علاقة مع 
مُوا لِأ نْ فُسِكُمْ النساء. فيقول الله تعالَّ:  أي يجب أن تتصرفوا بِسلوب يؤدي  و ق دِ 

روا هذه العلاقة. لقد ذكُرت فِ هذه إلَّ استمرار النسل وبقاء الذكرى، فلا تستنك
الآية الأمور التالية: 

أي قد بين  ؛لقد أُجيزت العلاقة بين الذكر والأنثى، ولكن بإشارة دقيقة -1
بوصف المرأة "حرث" أن عمل الإنسان محدود. فما الذي يجب فعله لجعله غير 

ن الزرع فكيف محدود؟ الجواب هو: إجراء النسل. كما أن الحارث لَّ يترك أرضه دو 
 تنبذون وسيلة يمكن أن تجنوا ثمارها؟ ولو فعلتم لضاعت بذرتكم. 

الأمر الثاني الذي بي نه الله تعالَّ هو: يجب أن تكون علاقتكم مع النساء -2
بقدر لَّ تضيع به قوتهن ولَّ قوتكم. فإذا بذُرت فِ الأرض بذور أكثر من اللازم 

هنا:  لضاعت، كذلك إذا استُخدمت الأرض بكثرة على التوالي لفسدت. فقال 
ارث الفطين يستخدم الأرض يجب أن يكون هذا العمل ضمن الحدود. كما أن الح

بالحكمة ويهتم بمقدار البذور التي يجب زرعها، وإلَّ أي  مدى يحصد منها الزرع، 
 كذلك يجب أن تتصرفوا بالحكمة. 

يتبين أيضا من هذه الآية أن الذين يقولون إنه لَّ بد  من الإنجاب فِ كل الأحوال 
رعت الأرض فورا بعد ولَّ يجوز ضبط إنجاب الأولَّد بِي حال مخطئون. كما لو زُ 

الحصاد لما كان الزرع التالي جيدا، والزرع الذي يليه سيكون أسوأ من سابقه. الإسلام 
لَّ يمنع من إنجاب الأولَّد بل أمر بذلك، بل قال إلَّ جانب ذلك أن قانون الله 
الذي تلتزمون به بشأن الزرع التزمِوا بالقانون نفسه فِ إنجاب الأولَّد. كما أن الحارث 

فطين لَّ يستخدم أرضه إلَّ حد يؤدي إلَّ إنَّاكها أو يضعفُ نفسه لدرجة لَّ ال
يقدر عندها على حصد الزرع، أو أن يكون نتاج أرضه غير سليم، كذلك عليكم 
أن تهتموا بِزواجكم. أي إذا لم تتم تربية الأطفال على ما يرام وكان هناك خطر على 

صحة المرأة فتوقفوا عن الإنجاب. 



 158 

لث الذي بي نه الله تعالَّ هو أنه لو عاملتم النساء بالحسنَ لترك ذلك والأمر الثا
مخلصين وأوفياء لكم.  تأثيرا حسنا على الأولَّد، وإن ظلمتموهن لما كان الأولَّد

فيجب أن تعاملوا النساء بالحسنَ ليكون الأولَّد جيدين. أما إذا فسدت المزرعة 
ي أن سوء معاملة النساء سيؤدي بسبب سوء المعاملة لكان الحصاد أيضا فاسدا، أ

 إلَّ سوء أخلاق الأولَّد لأنَّم يتعل مون الأخلاق من الأمهات.  
الأمر الرابع المذكور هو أنه يجب أن تكون علاقتكم مع الزوجة بِسلوب يؤدي 

تُمْ إلَّ الإنجاب. بعض السفهاء يزعمون أن فِ آية:  رْث كُمْ أ نّى شِئ ْ إذنٌ  ف أْتوُا ح 
لفطرة، ولكن زعمهم هذا خطأ تماما. يقول الله تعالَّ أن اعم لوا ما لفعل يَالف ا

ينُبتُ الزرع. القرآن الكريم كلام الله تعالَّ وهو يذكر الأمر بكلمات مكشوفة بقدر 
ما كان ضروريا بحسب مقتضى الأخلاق، أما ما سواه فيذكره إشارة وتلميحا. لقد 

تُمْ أنذر الله تعالَّ فِ قوله:  أن النساء حرث لكم فعاملوهن كما تشاؤون،  أ نّى شِئ ْ
ولكن تذك روا نصيحة أنه يجب أن تعملوا بما فيه خير لكم، وإلَّ ستواجهون مغبة 
أعمالكم. هذا الأسلوب من الكلام متداول فِ العالم كله. فمثلا نؤجِ ر بيتا لشخص 

يدا إلَّ ونقول له: استعمِلْه كما تشاء، يكون المراد من ذلك أن عليك أن تنتبه ج
 أنك إن لم تهتم به جيدا للحق به الضرر وبالنتيجة ستواجه خسارة. 

كذلك عندما يزو ج الناس ابنتهم يقولون لزوجها وأهله مثلا: لقد سل مناها إليكم 
فلكم أن تعامِلوها كما تشاؤون. ولكن لَّ يكون المراد من ذلك أن تسيئوا معاملتها 

أ نّى وعليكم أن تهتموا بها. فالمراد من  بل يكون المراد بِنَّا صارت جزءا منكم
تُمْ  هو أن زوجتكم صارت جزءا لكم، فإن أسأتم معاملتها لكانت النتيجة سيئة  شِئ ْ

فِ حقكم وإن أحسنتم معاملتها كانت النتيجة حسنة فِ حقكم. الحق أن الناس 
و لهم يستنتجون من هذه الآية معنَ خاطئا ويزعمون أن لهم الحق أن يفعلوا ما يحل

 دون حدود وقيود. 



159

 علاقة الزواج بإكمال الروحانية

ثم يقول القرآن الكريم إن فِ الجنة أيضا زوجات. يتبين من ذلك بوضوح أن 
العلاقة بين المرء وزوجته ضرورية عند الإسلام لإكمال الروحانية، وإلَّ ما الحاجة إلَّ 

لهدف الحقيقي من الزوجات فِ الجنة إذ لَّ إنجاب فيها. فتبين بكل جلاء أن ا
 الرجولة والأنوثة هو إكمال الإنسانية، أما الأولَّد فهم كفائدة ثانوية. 

باختصار، خذوا أيا  من أوامر الإسلام، مهما كان يتعلق بالمراحل الأولية، 
ستجدون فيه تعليم الإسلام هو الأفضل. كم هي مسألة العلاقة بين الذكر والأنثى 

بينما قد لَّ تكون مذكورة أصلا فِ لكريم مسألة علمية! أو لية! وكم جعلها القرآن ا
القرآن الكريم يتناول أمورا لَّ يتناولها أي   أنالكتب الأخرى. إذن، لَّ ند عي فقط 

كتاب ديني آخر، بل ند عي أيضا أنه لم يذُكر فِ القرآن شيء إلَّ وهو مذكور بوجه 
يتعلق بالأكل والشرب  أفضل مما هو فِ كتب موحى بها للأديان الأخرى سواء أكان

أو بِمور التجارة أو المعاملات. نستطيع أن نتحدى بهذا الشأن أن ينهض أي  من 
النصارى والهندوس أو من أتباع أي  دين آخر ويطالبنا أن نثبت له أفضلية بيان 

 القرآن الكريم فِ أية قضية، وسوف نثبتها حتما بإذن الله تعالَّ. 
غيره فِ بعض الأمور فقط بل هو أفضل فِ كل فالقرآن الكريم ليس أفضل من 

التفاصيل تقود إلَّ العثور على الجزئيات  دامتشيء حتى من حيث اللغة. ولكن ما 
 فقط لذا أعود الآن إلَّ الأصول. 

لقد بي نت فِ جلسة العام المنصرم ستة أصول لأفضلية القرآن الكريم، وأثبتُّ أنه 
( مصدره 1. وتلك الأصول هي: )أفضل من الكتب الأخرى فِ كل واحد منها

( فائدته 4( يحقق الهدف الذي جاء من أجله. )3( جماله الظاهري. )2أفضل. )
 . بنفسه المرء يملكه( ما 6( ليس محرىفا. )5أكثر من غيره. )

والآن سأتناول بعض الأصول الأخرى للأفضلية وأبين أن القرآن الكريم أفضل 
ا من منطلق هذه الأوجه أيضا. من جميع التعاليم الإلهامية وغيره



 الوجه السابع لأفضلية القرآن الكريم

مصونا أكثر من التمزق والاهتراء أكثر الوجه السابع لأفضلية شيء هو أن يكون 
من الأشياء من جنسه. فمثلا عندما نشتري ثوبا نبحث عما يمكن استخدامه لمدة 
أطول نسبيا، ولا نشتري ما كان قابلا للتمزق سريعا. والمبدأ نفسه ينطبق على أشياء 

ك ما كان على عكس ذلك. ينشأ هذا السؤال أخرى، فنشتري ما كان أكثر متانة ونتر 
عن التعاليم أيضا دون شك. فمثلا لو كان هناك تعليمان متساويان لكان المصون 
من الفساد والتحريف هو المقدَّم حتما. فنرى من هذا المنطلق هل القرآن الكريم مصون 

اهترائها يا من التمزق والاهتراء أم الكتب الأخرى؟ ما معنى تمزق الكتب الإلهامية و 
وألا تكون هناك إمكانية  من الفساد والتحريف مصوناترُى؟ معناه أن يكون تعليمها 

تحريفه في المستقبل أيضا. لقد قلتُ من قبل إن الكتب الأخرى طالها التحريف ولكن 
القرآن منزه عنه، مع أن بياني كان بإيجاز شديد حتى أني ما تمكنت من بيان الأدلة. 

ن أن القرآن الكريم محفوظ بحيث لا يمكن أن يطاله التحريف أبدا. ولكن سأبيّن الآ
هناك فرق كبير بيّ عدم التحريف واستحالة التحريف مستقبلا. القرآن الكريم هو 

 : سباب التاليةلأوذلك لالكتاب الوحيد الذي لا يمكن أن يطاله التحريف أبدا 
(10 :)الَجر فِظوُنح إِناَّ نَحْنُ ن حزَّلْنحا الذنكِْرح وحإِناَّ لحهُ لَححا :ن الكريمآيدعي القر  (1)

ذو قدرة بلا حدود لا  قادر   -حيّكل -الشيء الذي يحفظه  نن أومن الَقائق الثابتة 
ادنعاء بحت ولا  هذا نأير غ .و التحريفأو يطاله التزييف أن يتعرض للفساد أيمكن 

ضا أقدمه كدليل حاليا. القرآن الكريم أفضل من الكتب الأخرى في هذا الادعاء أي
لأنه ما من كتاب آخر ادنعى أن الله تعالى حافظه، فلم يدنعِ ذلك الإنجيل ولا التوراة 
ولا الفيدا ولا كتاب آخر. أما القرآن الكريم فقد بيَّّ السبب أيضا مع هذا الادعاء، 

 لَححافِظوُنح إِناَّ نَحْنُ ن حزَّلْنحا الذنكِْرح وحإِناَّ لحهُ وهو: )أ( إنه ذكِر كامل، فيقول الله تعالى: 
أي نَن أنزلنا هذا الذكر الكامل، ولأن وقوع الخلل فيه يؤدي إلى دمار العالم لذا 

من سابقه. ولكننتحمل مسؤولية حفاظته. كلما يُصنع شيء جديد يُجعلُ أفضل 

160



161

( الأمر الثاني الذي بي نه بأبدا. ) لتفكيكهما دام القرآن الكريم كاملا، فلا حاجة 
ن الكريم كمالَّ، وما دمنا نحن وهبنا له الكمال فكيف الله تعالَّ هو: لقد وهبنا القرآ

 يمكن أن نضيع كمالَّ وهبناه؟ 
 وسائل حفظ القرآن الكريم

تلِْك  ثم ذكر الله تعالَّ الوسيلة أيضا لحفظ القرآن الكريم فقال فِ سورة الحجر: 
تُ الْكِت ابِ و قُ رْآ نٍ مُبِينٍ  ئق كلها. ، "مبين" أي كتاب يكشف الحقا(2 :)الحجر آ يا 

فلما قال الله تعالَّ عن القرآن الكريم إنه كتاب كامل، وكان معناه أنه سيبقى محفوظا، 
ئِك ةِ إِنْ كُنْت  مِن  الصىادِقِين  وقالوا:  الكفارفاعترض  تْيِن ا بِالْم لا   :)الحجر ل وْ م ا تأ 

ه، إذ ، أي إذا كانت حفاظة هذا الكتاب مقدرة فلماذا لم نُخبر  بوسائل حفظ(8
كان من المفروض أن ين زل معه الملائكة. هذا الَّعتراض كان معقولَّ من وجهة 

ئِك ة  إِلَّى بِالحْ قِ  و م ا ك انوُا إِذًا نظرهم، لذا رد  الله تعالَّ عليه قائلا:  م ا نُ ن  ز لُِ الْم لا 
. أي الملائكة رُسلٌ، فيأتون بِنباء العذاب أو بالبشارات. (9 :)الحجر مُنْظ ريِن  

فهم لَّ يقدرون على أن يحفظوا كلام الله! الملائكة لَّ يملكون علما كاملا، فلا 
يقدرون إلَّ على حفظ الكلمات على أكثر تقدير ولَّ يقدرون على حفظ المعاني 

 نح ْنُ ن  زىلْن ا الذ كِْر  و إِناى إِناى والمفاهيم. فلا يقدر أحد على الحفظ إلَّ نحن، فنخبركم: 
أي قد قررنا حفظه ونحن المسؤولون عنه. فلكم وللكفار فِ المستقبل  ل هُ لح  افِظوُن  

أن تسعوا بكل ما فِ وسعكم، ولن تقدروا أنتم ولَّ أحد فِ المستقبل على فعل 
لْن ا مِنْ ق  بْلِك  فِ شِي عِ الْأ   :شيء. ثم قال  تْيِهِمْ مِنْ ر سُولٍ  *وىلِين  و ل ق دْ أ رْس  و م ا يأ 

لَّ  يُ ؤْمِنُون  بهِِ و ق دْ  *ك ذ لِك  ن سْلُكُهُ فِ قُ لُوبِ الْمُجْرمِِين    * إِلَّى ك انوُا بهِِ ي سْت  هْزئِوُن  
، أي قد واجه الأنبياء السابقون أيضا (14-11 :)الحجر خ ل تْ سُنىةُ الْأ وىلِين  

اء، ولكنهم لم يقولوا عن كتاب نزل عليهم إنه سيبقى محفوظا إلَّ الإنكار والَّستهز 
الأبد، فلماذا استهزأ الناس بهم؟ ليس لهؤلَّء الناس هدف إلَّ الَّعتراض فحسب، 

 وما يقولونه ليس معقولَّ قطعا، بل هو نتيجة جريمة ظهرت فِ كل زمان. 



 162 

بًا مِن  و ل وْ ف   أما الدليل على الحفظ فيقول الله تعالَّ بهذا الشأن:  ت حْن ا ع ل يْهِمْ با 
اءِ ف ظ لُّوا فِيهِ ي  عْرُجُون    *ل ق الُوا إِنمى ا سُكِ ر تْ أ بْص ارُنا  ب لْ نح ْنُ ق  وْمٌ م سْحُورُون   *السىم 

 *انٍ ر جِيمٍ و ح فِظْن اه ا مِنْ كُلِ  ش يْط   *و ل ق دْ ج ع لْن ا فِ السىم اءِ بُ رُوجًا و ز ي ىنىاه ا للِنىاظِريِن  
، أي يقول هؤلَّء (19-15)الحجر  إِلَّى م نِ اسْتر  ق  السىمْع  ف أ تْ ب  ع هُ شِه ابٌ مُبِينٌ 

السفهاء جهلا منهم إن القرآن أيضا كتاب مؤلىف من كلمات، فلم ا فسدت الكتب 
مثله من قبل فلماذا لَّ يمكن فسادهُ؟ الحق إنَّم لَّ ينظرون إلَّ وسائل سماوية، فلو 

أي اط لعوا على وسائل سُخِ رت  -حنا عليهم بابا من أبواب السماء وعرجوا إليهافت
لما قالوا مثل هذا الكلام السخيف. لو رأوا وسيلة واحدة  -لحفظ هذا الكتاب
فلا نستطيع أن نرى شيئا، أما ما نراه فلا  سُكِ ر تْ أ بْص ارُنا  لَّستغربوا وقالوا: 

أبصارنا، وإنْ هذا إلَّ حُلم، أو قد  عميتأي قد  ؛يمكن حدوثه على صعيد الواقع
 سح ر نا هذا الشخصُ لدرجة إن هذا القدر الهائل من الوسائل يؤيد هذا الكلام. 

اءِ ثم يذكر الله تعالَّ وسيلة من تلك الوسائل ويقول:  و ل ق دْ ج ع لْن ا فِ السىم 
ي قد جعلنا فِ سماء هذا الكلام نجوما ، أ(17: )الحجر بُ رُوجًا و ز ي ىنىاه ا للِنىاظِريِن  

متلألئة، أو سخ رنا بعض النجوم للمحافظة عليه. وزي  ن ا سماءه بالنجوم، أي أكثرناها 
، أي حفظنا هذه السماء (18 :)الحجر و ح فِظْن اه ا مِنْ كُلِ  ش يْط انٍ ر جِيمٍ فيها و: 

يسع شريرا أن يمس  بواسطة هذه النجوم من كل شيطان رجيم يريد إفسادها، فلا 
، (19 :)الحجر إِلَّى م نِ اسْتر  ق  السىمْع  ف أ تْ ب  ع هُ شِه ابٌ مُبِينٌ هذا الكلام بسوء؛ 

إلَّ أنه يمكن أن يسمع أحد من بعيد مما جاء فِ هذا الكلام ويسعى لإفساد معانيه 
كما يفعل النصارى، ولكنهم يكونون ممن يسمعون من بعيد ويَتلقون الأمور من 
عندهم، ولكنهم لن يكونوا فِ مأمن بل نسخ ر لهم شهابا يكشف حقيقتهم، أي 

 معنَ آية.  حر فكلى من -بصفتهم شُهُبا  -قد عي ىن ا رجالَّ سيُهلكون
افقد اختيرت هذه الوسيلة لحفظ القرآن الكريم. وقال الله تعالَّ فِ:   ز ي ىنىاه 

 مُبِينٌ كثيرة جدا، ثم بين  فِ   إن وسائل النور التي جعلناها ليست قليلة بل هي



 163 

حقيقة أنه ليس المراد من الشهب التي تسقط، بل المراد أن كل من يبين مفاهيم 
 القرآن الكريم سيكون شهابا. 

شيطان أن يمس السماء. وقد فصِ ل هذا أي  وقد قيل فِ هذه الآية إنه لَّ يسع 
. أي لَّ (80:)الواقعة  الْمُط هىرُون  لَّ  يم  سُّهُ إِلَّى الأمر فِ آية أخرى بكلمات: 

يمسه إلَّ المطهىرون وخدام الدين، أما لو أراد غيرهم أن يمس وه بنية سيئة وبنية إفساده 
فلن يقدروا على ذلك. فقد جاء بحق القرآن حصرا أن الشيطان لن يقدر على 

سان أن الإن يستطيع فهلسماء  يمسمسِ ه، وإلَّ فلم ا كان الشيطان لَّ يستطيع أن 
يمس ها؟ أما هذه السماء فلا يستطيع الشيطان مس ها ولكن المؤمن يقدر على ذلك. 

 فالقرآن هو الذي يستطيع المؤمن أن يمسه.
وقد فُسِ ر ذلك فِ آية أخرى حيث يقول الله تعالَّ إن بعض الجنِ ة حين رجعوا 

ه ا مُلِئ تْ ح ر سًا ش دِيدًا و أ ناى ل م سْن ا السىم اء  ف  و  بعد سماع القرآن قالوا لقومهم:  ج دْنا 
دْ ل هُ شِه ابًا ر ص دًا* و شُهُبًا   و أ ناى كُنىا ن  قْعُدُ مِن ْه ا م ق اعِد  للِسىمْعِ ف م نْ ي سْت مِعِ الْآ ن  يجِ 
، أي كنا نلمس السماء من قبل أما الآن فحين حاولنا ذلك وجدنا (10-9 :)الجن

ظتها ووجدناها ملئت شهبا. كنا من قبل نسترق السمع أن هناك حراسا كثيرون لحفا
 جالسين فِ السماء، أما الآن فحين يحاول أحد السمع يُمط ر بالحجارة. 

يتبين مما سبق أن السماء التي نراها ليست إلَّ جو ا وليست مكانا يمكن للإنسان 
ن الشياطين أن يجلس فيه. ولو افترضنا جدلَّ أنه يمكن لأحد الجلوس فيها فهذا يعني أ

، مع أنه يتبين ولكنها لم تجلس بعده  كانت تجلس فِ السماء قبل بعثة النبي 
من الحديث أن الأرواح الكافرة لَّ تستطيع الوصول إلَّ السماء. فنقول: إذا كان 

فلماذا لَّ يجلس الآن؟ ألم يكن اللهُ  الشيطان يجلس فِ السماء قبل بعثة النبي 
؟ ثم م ن كانوا يأتون إلَّ الأرض بعد أن يسمعوا بحاجة إلَّ حفظ الغيب من قبل

غيب الله تعالَّ؟ القرآن الكريم يدحض هذا المعنَ بكل وضوح، ويقول بِنه ليس 
لأحد أن يصعد إلَّ السماء ولَّ يمكن أن يط لع على الغيب دون أن يطُلِعه الله عليه. 



 164 

ولو أخذنا بالمعنَ المذكور لَّضطررنا إلَّ الَّعتراف بِن الله تعالَّ أيضا ما كان يعرف 
الغيب، والعياذ بالله، لأنه كان هناك من يذهب إلَّ السماء ليستمع أمور الغيب 

 دون أن يعرف الله بوصوله، أما الآن فقد وضع الله حراسا للعثور على ذلك. 
ن الكتب التي جاءت من السماء الروحانية من الحقيقة أن الآيات المذكورة تعني أ

قبلُ كان الأعداء قادرين على لمسها، أي كانوا يفسدونَّا ويبد لونَّا، أما الكتاب 
ذت  ؛أي على إفساده -الذي جاء الآن فلا يقدر أحد على المساس به لأنه قد اتخُّ

ثم يسمعون الكلام من قبل  ؛إجراءات ضرورية لحفظه. بينما كنا، أي بعض منا
يروونه باللف والدوران كما يحلو لهم، أما الآن فقد سُد  هذا الباب إذ جاء الكتاب 

أحد فعل ذلك لسقط عليه شهاب  حاولالذي لَّ يمكن لمفسد أن يلمسه، بل لو 
ثاقب فورا. إذن، اللمس محال قطعا وأما السمع فممكن ولكن إلَّ جانب ذلك 

شيئا لخلطِ الكذب فيه، وليُسمع هناك وسائل تفيد أنه إذا حاول أحد أن يقول 
 بسوء النية، يتم دحضه فورا. 

باختصار، قد حُفظ القرآن الكريم حفظا كاملا بحيث لَّ يقدر أحد على تحريف 
ألفاظه، كذلك وضع الله تعالَّ ضد مفسدي معانيه أيضا أسبابا تُصلح ذلك الفساد 

 باستمرار. 
"السماء" فلا بد أن يكون المراد قد يظن هنا أحد أن الكلمة الواردة فِ الآية هي 

 هو لمس السماء دون غيرها. فليكن معلوما بهذا الشأن أن:
( السماء التي ين زل منها الكلام لَّ يمكن أن تكون سماء مادية، وإلَّ لَّ بد 1)

من الَّعتراف بكون الله أيضا ماديا. وأضفْ إلَّ ذلك أن السماء إنما هي مادة 
ل مسها والجلوس فيها. فلا بد من أن نستنتج أن  لطيفة وليست صُلبة حتى يعُق ل

 السماء التي نزل منها الكلام لها معنَ آخر. 
( تُستخدم فِ اللغة العربية كلمة "السبب" و"المقام" على سبيل الَّستعارة 2)

لشيء أيضا يَرج من السبب والمقام، لذا من معاني "السماء" المطر أيضا، فلأن 



165

يطُلق عليه "السماء" أيضا. فقد جاء فِ القرآن الكريم:  المطر ين زل من الأعلى لذا
ًلْن ا السىم اء  ع ل يْهِمْ مِدْر ارا ، أي أرسلنا عليهم السُحُب الماطرة (7 :)الأنعام و أ رْس 

مطرا غزيرا. كذلك تُطلق "السماء" على الخضروات والأعشاب أيضا لأنَّا تنبت 
 أتيناكم". بالماء. يقال: "ما زلنا نطأ السماء حتى 

إذن، المراد من السماء هنا هو الكتاب السماوي، وإلَّ لَّ معنَ للقول بِننا 
كنا نسمع من قبل جالسين هنالك ولكن لَّ نستطيع فعل ذلك الآن. لماذا كانوا 
يسمعون من قبل ولَّ يسمعون الآن؟ لَّ بد من أن نبحث عن سماء كانوا يلمسونَّا 

بين من القرآن الكريم بهذا الشأن أن المراد من قبل ولَّ يستطيعون لمسها الآن. يت
من تلك السماء هي الكتب السماوية، لأن الناس كانوا يحرفونَّا من قبل، فقد 

ف كِ ين  جاء فِ سورة البينة:  ف رُوا مِنْ أ هْلِ الْكِت ابِ و الْمُشْركِِين  مُن ْ لم ْ ي كُنِ الىذِين  ك 
تْيِ  هُمُ الْب  يِ ن ةُ  لُو صُحُفًا مُط هىر ةً * ح تىى تأ  ةٌ  *ر سُولٌ مِن  اللَّىِ ي  ت ْ ا كُتُبٌ ق  يِ م   فِيه 

، أي لن يتخلى أهل الكتاب والمشركون عن جهلهم ما لم تأتهم (4-2 :)البينة
البينة. ولكن ما هي البينة؟ إنَّا رسول الله الذي يتلو عليهم كتابا ذي صحف 

التي تطرق إليها الفساد ولكنها  مطهىرة كثيرة. كان هناك عديد من التعاليم
عُرضت فِ القرآن فِ حالتها الأصلية. فلما اجتمعت فِ القرآن كتبٌ قيِ مة، لذا 

 لَّ يمكن أن يفسد.
ةٌ فبوصف القرآن الكريم ب : ا كُتُبٌ ق  يِ م  بين الله تعالَّ أنه كان فِ  فِيه 

إلَّ إصلاحه، لأنه  حاجةالتعاليم السابقة عيبان اثنان. أو لهما الذي لم تعُد من 
نُسخ، لذا فقد تركه وشأنه. أما العيب الثاني الذي كان فِ تعليم كان بقاؤه 
را، فقد أُصلح ذلك العيب وأُخذ التعليم. باختصار، إذا كان التعليم من  مقد 
النوع المذكور قد فسد ولم يعُد العالم بحاجة إليه فقد أُهمل ذلك التعليم. أما إذا 

عليم كان جديرا بالبقاء فقد أُخِذ التعليم السليم بعد إصلاح تطرق الفساد إلَّ ت
العيب فيه. 



 166 

 أساس السماء الروحانية على صفَتي الله "الحي والقيوم"

السماء الجديدة التي تكو نت بواسطة القرآن الكريم مقابل التعاليم السابقة قد 
بياء كان ين زل أُسِ ست على صفتي  الله "الحي والقيوم". الكلام على مختلف الأن

 كُلى ي  وْمٍ هُو  فِ ش أْنٍ بحسب صفات الله المختلفة، فقد جاء فِ القرآن الكريم: 
فِ زمن كل نبي كان ين زل بحسب صفات الله  ، أي أن كلام الله (30 :)الرحمن

المتجددة. المراد من "يوم" فِ هذه الآية هو زمن النبوة إذ يقول تعالَّ فِ آية أخرى: 
ارهُُ أ لْف  س ن ةٍ ممىا بِ رُ الْأ مْر  مِن  السىم اءِ إِلَّ  الْأ رْضِ ثُمى ي  عْرجُُ إلِ يْهِ فِ ي  وْمٍ ك ان  مِقْد   يدُ 

. إذن، المراد من "يوم" هو زمن النبوة، والمراد من السماء (6 :)السجدة ت  عُدُّون  
عنَ السماءِ العلوُّ أيضا. هو القرآن الكريم لأنه قد وُصف بِنه "صحف مرفوعة"، وم

فيمكن إطلاق كلمة "السماء" على هذه السماء الروحانية، وقد استُخدمت لهذا 
 الغرض صفتان: "الحي والقيوم". 

الدليل على أن القرآن الكريم مؤسىس على صفتي  الله "الحي والقيوم" موجود فِ 
آية من آيات  سئل: أي القرآن والحديث، فقد جاء فِ الحديث أن رسول الله 

القرآن هي الأعظم فقال: آية الكرسي. )انظر سنن أبي داود، كتاب الصلاة، باب 
ما جاء فِ آية الكرسي( وأساس آية الكرسي هو على "الحي والقيوم". هذه الرواية 

بي بن كعب، وابن مسعود، أُ بمن فيهم  مروية عن أربعة أو خمسة من الصحابة 
 ، ومذكورة فِ معظم كتب الحديث.  وأبو ذر الغفاري، وأبو هريرة

المراد من أعظم آية هو أن هذه الآية منبع القرآن الكريم وإلَّ فكل الآيات هي 
أعظم. "المنبع" يطُلق على آية هي بمن زلة الأمُ ، أي فيها ما يمي ز القرآن الكريم من 

أعطيت قال: " أن النبي  حيث الأصول عن كتب أخرى. هناك رواية عن علي  
". )الدر  المنثور( الحق أنه لم آية الكرسي من كنز تحت العرش، ولم يؤتها نبي قبلي

أي آية من آيات القرآن الكريم، ولكن المراد من عدم إعطاء آية  يعُط نبي قبله 
الكرسي هو أنه لم ين زل على أي  نبي كلام بحسب الصفتين المذكورتين فِ هذه الآية 



 167 

. ففي سورة آل عمران ذكر الله تعالَّ نزول القرآن الكريم ببيان الحْ يُّ الْق يُّومُ أي: 
هاتين الصفتين. فقال إن هذا الكتاب نزل من الحي ، الله الذي هو حيٌّ بنفسه 
ويحيي الآخرين، أي أن هذا الكلام سيبقى حيا إلَّ الأبد وسيهب الحياة. وقد نزل 

م الآخرين أيضا. فسيجعل هذا الكتاب من القيوم الذي هو قائم بحد ذاته وهو قيو 
ا أ و يْت  إِلَّ  فِر اشِك  عن آية الكرسي: إذ   هذا الكتاب قائما إلَّ الأبد. يقول النبي 

 .و لَّ  ي  قْر بُك  ش يْط انٌ ح تىى تُصْبِح   ،ل نْ ي  ز ال  م ع ك  مِنْ اللَّىِ ح افِظٌ  ،ف اقْ ر أْ آي ة  الْكُرْسِي ِ 
فتبين من ذلك أن للقرآن الكريم علاقة  ن(كتاب فضائل القرآ،  )صحيح البخاري

 متينة مع هاتين الصفتين. 

لَّ  يم  سُّهُ إِلَّى ثم نرى أن هذا هو الكلام الوحيد الذي قال الله تعالَّ عنه: 
ولم يرد هذا  ، فهذا هو الكلام الوحيد الذي وُعد ببقائه حيا وبحفظهالْمُط هىرُون  

الوعد عن أي  كلام آخر من قبل مع أن كافة تلك الكتب كانت سماوية، والناس 
كانوا يلمسونَّا. ولكن الكلام الذي مُنع من لمسه هو هذا الكلام، أي القرآن 

و أ ناى الكريم. فمن الواضح أنه قد أشير إلَّ هذا الكلام حصرا فِ آية جاء فيها: 
يضا أنه إن لم يكن المراد من الحفظ هو حفظ القرآن الكريم . يجب التذكر أل م سْن ا

فما معنَ ذكر نزول الشهب بشأن سؤال الكفار؟ كان الكفار يسألون عن القرآن 
الكريم، فما معنَ القول رد ا عليهم إن الشيطان لَّ يمكن أن يصل إلَّ السماء، وإذا 

 فعل سقط عليه شهاب؟
 التحريف في الكتب السابقة

ف حُر فِت الكتب السماوية السابقة؟ لقد نزلت التوراة على موسى وورد انظروا كي
فِ الإنجيل. يقول  فيها ذكر موت موسى نفسه. كذلك ذكُر موت المسيح 

المجوس بِنفسهم عن كتبهم "دساتير" إن المسلمين أفسدوها. أقول: سوف يرُى لَّحقا 
ولكن يثبت من قولهم  إلَّ أي  مدى تدخ ل المسلمون فِ الكتب السماوية للمجوس،

هذا أن التحريف قد طال كتبهم. كذلك إن هيئة "الفيدات" توحي بِنَّا قد حر فِت. 



 168 

وقد عُل م فيها الأدعية عن اختطاف نساء الآخرين وعن السرقة، وتوجد فيها تعليمات 
قيل فيها بِنه يجب القيام بالسرقة من حيث لَّ يرى السارق  أهلُ البيت. الكتاب 

السرقة والَّختطاف كيف يعُقل كونه مصونا من مسِ  الشيطان؟ يثبت من الذي يعل م 
الأمور مثلها بجلاء أن الشيطان مسى هذه الكتب. أما القرآن الكريم فلا يد عي ن زاهته 

، أي لَّ يقدر أحد على لَّ  يم  سُّهُ إِلَّى الْمُط هىرُون  فقط مقابل ذلك بل يقول أيضا: 
المسِ  به بسوء، ولو حاول أحد ذلك لسقطت عليه الشهب. هذا ليس بِمر عادي، 
فِ حين نرى أن الكتب الأخرى يحرف ها الناس بين حين وآخر. ولقد أعلن مؤخرا 

 المسيحيون أنفسهم عن الكتاب المقدس ما مفاده: 
ديدة بعد تفكير طويل "نشرت مؤسسة الكتاب المقدس بضعة مجلدات للترجمة الج

ورصين راجية أن تصلها الَّعتراضات على هذه الترجمة، فتُجرى فيها تعديلات 
 1مناسبة نظرا إلَّ الَّعتراضات." 

على  كذلك شُطب جزء من الإنجيل نَّائيا. عندما اعترض المسيح الموعود 
شفاء يسوعِ المسيح المرض ى وقال بِنه قد ورد فِ الإنجيل أن المرضى كانوا يشُفون 
نتيجة الَّستحمام فِ بِركةٍ، شطب المسيحيون منه هذا الكلام قائلين بِنه كان مقتبسا 
من كتاب آخر ولكنه نقُل فِ الإنجيل خطأ. فنقول: هذا يثُبت أن الشيطان مس  

حد على مس  القرآن الكريم. لماذا لَّ يحاول أتباع الكتب الإنجيل  بينما لم يقدر أ
الأخرى تحريف  القرآن الكريم؟ لماذا يَافون ذلك؟ حاولت الحكومة الروسية ذات مرة 
أن تمحو من القرآن الكريم آيات تتعلق بالجهاد، فقامت فِ البلاد ثورة وضجة كبيرة 

ه أيضا كانت الشهب التي حتى اضطرت الحكومة إلَّ التراجع عن نيتها القذرة. هذ
سقطت على الحكومة. لماذا لَّ يحدث هذا مع الإنجيل؟ ثم حدث أن الحكومة الروسية 
 التي أرادت شطب الآيات المتعلقة بالقتال من القرآن الكريم واجهت الحرب بنفسها.

                                                 
 م. 28/11/1930جريدة نور أفشان، عدد   1



169

 حفظ القرآن الكريم والمستشرقون

رآن الكريم، كما بيّنها الله الوسيلة الثانية التي تحول دون أيّ تحريف وتبديل في الق
رينتعالى في الآية المذكورة هي أن هناك حراسا  لحماية القرآن الكريم، فلا يمكن  مسخَّ

. وقد ذكُر هذا الموضوع بتفصيل أكثر في آية أخرى حيث  أن يحدث فيه أيّ تغيُّر
اَ تَذْكِرةٌَ يقول الله تعالى:  مَرْفوُعَةٍ  *في صُحُفٍ مُكَرَّمَةٍ  *فَمَنْ شَاءَ ذكََرهَُ  *كَلاَّ إِنََّّ

رةٍَ   .(17-12 :)عبس كِراَمٍ بَ رَرةٍَ   *بِِيَْدِي سَفَرةٍَ  *مُطَهَّ
إنَّا آية عجيبة بحيث يبدو بقراءتها أنَّا أنُزلت بالنظر إلى أدبيات النصارى. لقد 

ننا شرحُ هذه الآية. يقول الله تعالى أ أنَّااستخرجتُ من كتبهم الحالية كلمات تبدو 
( إن هذا الكتاب سيبقى مكرَّما إلى 1سخّرنا لحفظ هذا الكلام وسائل ومنها: )

الأبد، ونلقي إكرامه في قلوب الناس، فلن يحرفِّوه ولن يفُسدوه بسبب إكرامهم 
واحترامهم له. وقد قبل السيُّ "وليم موير" هذا الاحترام كما يلي: 

The two sources would correspond closely with each other; for 

the Coran, even while the Prophet was yet alive, was regarded with 

superstitious awe as containing the very words of God; so that any 

variations would be reconciled by a direct reference to Mahomet 

himself, and after his death to the originals where they existed, or 

copies from the same, end to the memory of the Prophet’s 

confidential friends and amanuenses. 1

أي أن هيبة القرآن الكريم كانت مستولية على الناس لدرجة أنَّم ما كانوا يقررون 
الحفاظ ويقارنونه بنُسخ  بشأنه شيئا بعقولهم، بل كانوا يسألون رسول الله أو يراجعون

القرآن الكريم ولا يقررون بِنفسهم شيئا.

1 The Life of Mahomet By William Muir P. 555 Published in London 1877. 

الأمر الثاني المذكور في هذه الآية هو: مَرْفُوعَةٍ  أي لا يمكن أن يتطرق إليه 
الفساد باطنيا أيضا، لأن مفاهيمه جُعلت سامية جدا، وقد أوُدع علوما بِسلوب 
لا يقدر على فهمها مَن لا يؤمن به كلامَ  الله. من المعلوم  أنه لا يحرّفه أحد إلا إذا 



170

فهِم معانيه وعلم أنه لو غيّر فيه شيئا لصار الكلام على نحو كذا. فيقول الله تعالى 
بأنه وضع فيه مفاهيم بحيث لا يسعى لتحريفها من لا يفهمها. أما الأعداء فيقولون 

موعة لكلمات عديمة المعاني، فلا يحاولون تحريفه. يقول السيّ بأنه كلام فارغ ومج
وليم موير بهذا الشأن: 

The contents and the arrangement of the Coran speak forcibly 

for its authenticity. All the fragments that could obtained have, with 

artless simplicity, been joined together. The patchwork bears no 

marks of a designing genius or moulding hand.1 

أي أن كلمات القرآن الكريم توحي بأن أحدا لم يحررفِه، وقد وُضعت جميع
الجزئيات مع بعضها بكل بساطة بحيث يتبين أن اللباس الذي رقُرِعت به تلك 

 الرقعات لم يرقرِعها شخص فطين. 
دخل شيئا في كلام مرفوع مثله؟ الذين يفهمونه وُصفوا فكيف يتشجع أحد أن يُ 

، أما الذين لا يفهمونه يحسبونه كلاما بلا معنى، فلا يرون ضرورة أير بَ رَرةَ  بأنهم 
تغييّ فيه. 

الأمر الثالث الذي بيرنه الله تعالى هو أن هذا الكتاب نُ زرهِ من كل عيب، ومَن 
انظروا مثال ذلك في كشميّ مثلا،  تدخرل في شيء سامٍ مثله يبُطش به فورا.

فحيثما تم التدخُّل في المباني التي بنُيت في عهد السلطنة المغولية عُرِف ذلك فورا 
وبكل سهولة. كذلك الحال بالنسبة إلى "تاج محل". فلو رمَّم المرء مبنى بسيطا 
فإنه يمكن أن يخفى على الناس، ولكن إذا فعل أحد ذلك في "تاج محل" عُلم به 
فورا. إذن، إن الذين يجهلون مزايا القرآن الكريم لا يرون ضرورة إلى الإضافة إليه 
أو الإنقاص منه شيئا، أما العارفون بها فلا يستطيعون أن يتدخرلوا في حسنه 

1 The Life of Mahomet By William Muir P. 561 Published in London 1877. 

وجماله، لأنهم إن فعلوا ذلك لظهر ذلك للعيان فورا. فلا يتجاسرون على تحريف 
القرآن الكريم نهائيا.  



171

 الوسائل الظاهرية لحفظ القرآن الكريم

لقد سخّر الله تعالى وسائل ظاهرية أيضا لحفظ القرآن الكريم، وذكر ثلاث 
للحفظ الداخلي، وقال:  وسائلوسائل للحفظ الخارجي أيضا كما ذكر ثلاث 

 ْيَْدأي من هذا المنطلق أن هذا  الآية، من معاني "سفرة" الكُتَّاب، فتعني سَفَرةَ  بِأ
الكتاب قد أعُطي بيد قوم ظلّوا يكتبونه بقدر ما كان ينـزل، وما كُتب صار محفوظا. 

أي إلى أناس محترمين وأطهار وأخيار.  كأراَم  بَـرَرةَ  ثم قال تعالى إنه سُلأّم إلى كُتَّاب 
ما كُتّابٌ مخلصون لن يكتبوا طمعا في المال بل سيكونون ثُـلّة من أي سيتوفر له دائ

الأشراف ومكرَّمون بكل معنى الكلمة، ويحتلون مكانة سامية بين معاصريهم فيكتبون 
القرآن لكسب الحسنة فقط. والواضح أن الذين لا يخدم التحريف أي هدف لهم 

بب ستنتشر في العالم نُسخ وهم صالحون أيضا لن يرتكبوا التحريف أبدا. فلهذا الس
.القرآن الكريم الصحيحة الكثيرة جدا حتى يستحيل تحريفه نهائيا

انظروا الآن، ما أعظم هذا المبدأ وكيف حققه الله تعالى، فكان هناك ملوك كبار 
ما كانوا علماء بالدين فلم تكن لهم أي مصلحة في تحريف تعليم القرآن الكريم. 

 مختلف البلاد كانوا معتادين على كتابة القرآن طمعا وأضف إلى ذلك أن الملوك في
في الثواب. كان من ملوك الهند ملكٌ معروف اسمه "أورنغ زيب" كتب عدة نُسخ 

الصليبية قال فيه أسامة بن  الحروبمن القرآن الكريم. وقد ألُأّف مؤخرا كتاب حول 
الشام، أنه إما كان  في في ولاية ملكا كانمنقذ عن والده "سلطان شهزاد" الذي  

نسخة  43يحارب الإفرنج أو يصطاد أو يكتب القرآن الكريم، وقد ترك عند وفاته 
 من القرآن الكريم مكتوبة بيده. 

المعنى الثاني لـ "سَفَرةَ " هم المسافرون. فمن منطلق هذا المعنى يكون المراد أن 
كافة أنحاء العالم،   أيضا سريعا في ينتشرالقرآن الكريم لن يُكتب فقط بكثرة بل 

وبذلك يسلم من التحريف. فمثلا إذا أراد أحد تحريفه في مصر سوف يزيل هذا 
التحريفَ القرآنُ الموجود في جزيرة العرب والشام والهند وغيرها من البلاد. 



172

فقال تعالى: لقد سُلأّم هذا الكتاب إلى المسافرين الكرام ليذهبوا به إلى جميع 
إلى بلاد العرب كلها وإلى  رآن الكريم وصل في زمن النبي البلاد. فنرى أن الق

انتشر في فلسطين والشام  أفريقيا والحبشة. وبعد بضعة أعوام من وفاة رسول الله 
والعراق وإيران وأفغانستان والصين والأناضول والهند واليونان وغيرها. فبسبب هؤلاء 

لفة استحال وقوع أيّ تغيّر فيه، الكتّاب العفيفين ثم نتيجة انتشارهم في بلاد مخت
كذلك لم يعُد مجال للشك فيه لأن النُسخ الموجودة في بلاد مختلفة تصدأّق بعضها. 

 أما الآن فقد خرج انتشاره عن حدود العدّ والحساب نتيجة اختراع المطبعة. 
وإضافة إلى ذلك إن الخلاف الذي حدث بين المسلمين في صدر الإسلام قد أيدّ 

ن الكريم. ومن معاني "سَفَرة" من يضع الخطام في أنف البعير، فمن هذا حفظ القرآ
المنطلق يمكن الاستنباط من الآية أن القرآن سيكون في أيدي قادة الجيوش المهاجمة 
أو زعماء الجماعات الذين يكونون صلحاء كلهم. وبذلك إن وجود القرآن الكريم، 

ات مخالفة يجعله مصونا محفوظا تماما بغير أن يكون فيه أيّ اختلاف، في أيدي جماع
ولن تقدر جماعة على عيث الفساد فيه لأن جماعة أخرى سوف تبطش بها فورا. 

هذا الدليل قوي لدرجة أنأ اعترف بقوته ألدّ الأعداء أيضا، ولكن أليس غريبا 
أن القرآن الكريم جمع بنفسه كل هذه الأدلة والبراهين في سورة مكية واحدة. يقول 

 وليم موير:السير
It is conceivable that, either Ali, or his party, when thus arrived 

at power, would have tolerated a mutilated Coran-mutilated 

expressly to destroy his claims? Yet we find that they used the same 

Coran as their opponents, and raised no shadow of an objection 

against it.1

1 The Life of Mahomet By William Muir P. 559 Published in London 1877. 

أي كيف يمكننا أن نقبل أن القرآن تعرض لأيّ تحريف. عندما كان المسلمون 
يتحاربون فيما بينهم كان عندهم قرآن واحد، ولم يعترض أحد على قرآن عند فريق 

آخر. ثم يقول السير وليم موير:



173

1 The Life of Mahomet By William Muir P. 559 Published in London 1877. 

So for from objecting to Othman’s revision, Ali multiplied 

copies of the edition among other MSS. Supposed to have been 

written by Ali, one is said to have been preserved at Mashhed Ali 

as late as the fourteenth century, which bore his signature.1

أي إن عديدا من المؤلفين الآخرين أيضا قالوا باستحالة التحريف في القرآن نتيجة 
انتشاره بسرعة وكونه عند فئات مختلفة متحاربة.

ولكن انظروا إلى القرآن الكريم إذ قد بنين هذه الحقيقة سلفا بالتفصيل، وهذه 
معجزة عظيمة بحد ذاتها. فقد قال القرآن الكريم إنه سيُكتب بكثرة، وينتشر إلى 
بلاد نائية، وستندلع الحروب بين المسلمين أنفسهم، لذا لن يقدر أحد على تحريفه. 
إنها لأدلة قوية لدرجة أنِ اعترف بها النصارى أيضا، مع أن هذه الأمور ذكُرت حين 
كان النبي  لا يزال في مكة حيث لم يكن هناك أدنى مجال للتحريف في القرآن. 
ومن معاني "سفرة" الكناسة، ورفع الستار أيضا. فمن هذا المنطلق يكون معنى 
الآية أن هذا الكتاب قد سُلنِم إلى أناس يزيلون باستمرار غبارا يمكن أن يتراكم على 
تعليم القرآن ويشوهه ويعيدونه إلى حالته الأصلية ويبيننون مفاهيمه الخافية ويعرضون 
على الناس معارفه السامية، وبذلك يجدندون باستمرار قبوله في الناس وتأثيره فيهم، 
وهم كِرام  ؛ أي الخبراء في هذا المجال. وكذلك هم برَرَة؛ أي لهم باع طويلة في أمور 
الخير. وبذلك لا يقومون بالخدمة بأنفسهم فقط بل يتركون وراءهم أيضا خداما 

كثيرين.  
الطريف في الموضوع أنه ذكُرت في هذه الآية ثلاث صفات للكِتاب وثلاث 
صفات لـحَمَلته، غير أن هناك فرقا بين الصفتين ما عدا صفة "كِرام" فهي مشتركة 
بين الاثنين )أي الكتاب وحملته( إذ قد جاء في صفة الكتب: "مرفوعة" و"مطهَّرة"، 
وفي صفة الناس ورد: "سَفَرَة" و"بـَرَرَة". ولكن إذا أمعننا النظر وجدنا أن في هذا الاختلاف 
أيضا وحدةً. إن زوج "سَفَرة" هو "مرفوعة"، لأن الشيء المرتفع يكون خافيا عن الأعين، 



174

"

ومن معاني "سَفَرَ" إزالة الخفاء، فحين نقول: "سفرتِ الريحُ الغيم عن وجه السماء" 
كان معناه: كشفتْه. أي أزالت الريح الغيم وجعلت السماء صافية. وورد "بـَرَرَة" مقابل 
مطهَّرة" لأن المطهَّر يعني ما اجتمعت فيه كافة أوجه الطهارة. وهذا هو معنى "بررة" 
أيضا؛ أي مَن كان فيه كافة أوجه الخير. إذن، فقد ذكر الله تعالى مقابل صفات الكتاب 

الثلاث، ثلاث صفات مماثلة لها لحملة الكتاب الذين سيحفظونه. 
سبحان الله، ما أعظمه من ادنعاء! وكيف تم تحقيقه بقوى عظيمة! كاد الخطأ 

 وكأنه كان سيُعطى  حين وقعت الشبهة في وفاته الأول يصدر بعد وفاة النبي 
 بحسب آية الاستخلاف الواردة في مقام الألوهية. ولكن الله تعالى أقام أبا بكر 

 من القرآن نفسه آيةً: سورة النور وبذلك أزال هذا الخلاف، إذ قدنم أبو بكر 
آل عمران: 145(، وقدنمها )وَمَا مَُُمَّد  إِلاَّ رَسُو ل قَدْ خَلَتْ مِنْ قـَبْلِهِ ال  رسُلُ 

بأسلوب بحيث لم يعُد صاحب الاختلاف )أي عمر  قادرا على الوقوف على (
 ! قدميه بل سقط. ولكن فكنِروا جيدا ما الذي حدث بعد المسيح الناصري
كان لا يزال حيا وأطلن الفساد برأسه بعد حادث الصليب. كما بدأ الناس يشركون

بالله في حياة موسى ، ولم يقدر في ذلك الوقت أناس مثل هارون، وأناس مثل 
بطرس أن يفعلوا شيئا في زمن المسيح . وبدأ الضلال يلقي بظلاله بين ظهراني 
الحواريين، وإن سلِم منه الحواريون بفضل الله تعالى كما وصفهم القرآن الكريم. 
صحيح أن الشرك انتشر بعد فترة طويلة ولكن الفساد الذي بدأ كان بصورة الإباحة. 
بعد هذا الزمن كلما وقع التغنير تمن إصلاحه، وخُلق في الأمة المحمدية دائما أناس 
ظلوا يزيلون الخلافات من كل نوع بواسطة القرآن الكريم. ومقابل ذلك ظلت حالة 
الأديان الأخرى تتدهور ولم يُُلق فيها مصلحون. خذوا هذا الزمن الأخير مثلا كيف 
أعاد اللهُ الإسلام إلى حالته الأصلية وكيف قام القرآن الكريم على مفاهيمه الحقيقية! 
إن جميع المفاسد التي نشأت في الزمن الراهن بسبب تفاسير القرآن الكريم الخاطئة 



 

 

175

 بعد مجيئه، وقدنم القرآن الكريم أمام العالم بأجلى وأبهى أزالها المسيح الموعود
.صورة كما كان في زمن رسول الله 

الوعد الدائم بحفظ القرآن الكريم

إذن، فقد تحقق الوعد الدائم بحفظ القرآن الكريم الذي وعد به الله تعالى ولم 
يقدر أحد إلى اليوم على تحريف القرآن، لا ظاهريا ولا باطنيا. وما دامت التجارب 
الممتدة إلى اليوم توحي بأن هذا الوعد ظل يتحقق دائما فلا بد أن يتحقق في 
المستقبل أيضا. لقد قال الله تعالى بنفسه: الْيـَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأتَْْمَْتُ 
عَلَيْكُمْ نعِْمَتِي  )المائدة: 4(، فلما اكتمل الدين وتْت النعمة فلم تعد هناك حاجة 
إلى أين دين آخر. وكلما جاء مبعوث من الله الآن سيأتي مؤيدا لهذا الدين، لذا لن 
يتعرض القرآن الكريم إلى التحريف إلى يوم القيامة. إذا كان أحد قادرا على إجراء 
أين تغيير في القرآن الكريم فهو الله تعالى وحده، ولكنه أخبر أنه أكمله من كل 
النواحي ووضع وسائل الحفظ من كل نوع، وهي تضمن عدم قدرة أين إنسان على 

التحريف فيه، فلا مجال لأين نوع من التغ ير  في القرآن الكريم.  
نصيحة للأحبة

أودن أن أنصح الأحبة أنه منذ أن بدأ القطار يسير )من قاديان( أطلت مشكلة 
برأسها وهي أن جميع الناس بدأوا يعودون إلى بيوتهم فور نهاية الخطاب في اليوم 
الأخير من الجلسة. من كانوا مضطرين لذلك بسبب نهاية عطلتهم فلهم أن يعودوا، 
ولكن الذين يقدرون على المكث يجب أن يمكثوا لبضعة أيام أخرى؛ فهناك أناس 
كثيرون لا يجدون فرصة المجيء إلى هنا خلال العام إلا بمناسبة الجلسة السنوية فقط، 
فعليهم أن يمكثوا بعد نهاية الجلسة أيضا، وليدعوا في المساجد هنا ويقابلوا الناس 
ويتفقدوا الأمور التجارية الجارية هنا وليدعوا للمدفونين في "بهشتي مقبرة". والآن 
أدعو الله تعالى أن يوفقنا للعمل في المستقبل أيضا على المنوال نفسه كما جعل هذه 

الجلسة ناجحة بفضله.





177
 

خطاب ألُقي في 1931/12/28م  
بمناسبة الجلسة السنوية في "قاديان" دار الأمان

قال  بعد التشهد والتعوذ وتلاوة سورة الفاتحة:  
الموضوع الذي أعلنت البارحة بالحديث عنه هو الموضوع نفسه الذي أخطب 
فيه منذ ثلاث سنين، وهو "فضائل القرآن"، أي ما هي الفضائل التي بسببها لا 
يفوق القرآن الكريم على التأليفات البشرية فقط بل يفوق الكتب السماوية أيضا. 
لقد بدأ المسيح الموعود  الحديث عن هذا الموضوع في تأليفه "البراهين الأحمدية" 
وقال بأنه سيكتب فيه 300 دليل. لقد تأملتُ في هذا الأمر وتوصلت إلى نتيجة 
أنه يمكن في الحقيقة بيان تلك الأدلة الثلاث مئة، ويمكن للإنسان أن يشرح البراهين 
  الأحمدية بحسب فهمه وبقدر استطاعته في ضوء علوم جاء بها المسيح الموعود

ومستفيضا من نور جاء به. 



178

 مقدمة تفسير القرآن الكريم

"البراهين الأحمدية" هو بحسب رأيي مقدمة تفسير القرآن الكريم. المواضيع التي 
يجب مناقشتها مفصلا عند كتابة تفسير القرآن الكريم قد بدأ بها المسيح الموعود 

 مل ظاهريا أيضا في البراهين الأحمدية، وفي قلبي رغبة عارمة أن يكتمل هذا الع
مئات آلاف الأدلة  بتوفيق من الله، وقد أكمله الله تعالى باطنيا إذ قد قدّم 

السماوية فضلا عن ثلاث مئة دليل، ولكن ما دامت الأدلة السماوية قد قُدّمت 
فإن تقديم الأدلة الظاهرية أيضا يكون خدمة عظيمة للجماعة. أريد من الأعماق 

 ليحقق الهدف الظاهري أيضا من البراهين الأحمدية. أن يوفق الله تعالى أحدا 
م، 1928كنت قد ذكرتُ بعض التعليقات التمهيدية حول هذا الموضوع في عام 

م ستة أدلة على أفضلية القرآن 1930م و1929وقدمت في خطابين في عام 
م طال الوقت كثيرا قبل أن ينتهي بيان الدليل 1930الكريم، وبمناسبة الجلسة عام 

ابع، وإلى جانب ذلك بدأت أشعر بالضعف لذا اضطررتُ إلى إنهاء ذلك الس
الخطاب سريعا بينما كان جزء من الدليل السابع ما زال غير مكتمل، لذا أبيّن ذلك 

الآن ثم سأبدأ بالدليل الثامن. 
 البقية من الدليل السابع

فوظا لقد تحدثت في العام الماضي حول هذا الموضوع وقلتُ إن القرآن ليس مح
من منطلق أنه لم يتعرض لتحريف على يد البشر فقط بل لا يمكن أن يتعرض لأي 

أي لم يحصل للقرآن شرف عدم التعرض لأي تحريف فحسب، تحريف بشري أبدا. 
بينما تعرضت له بقية الكتب السماوية، بل هو حائز أيضا على شرف أنه لا يمكن 

البشر في الكتب الأخرى. لقد التحريف فيه مستقبلا أيضا بينما يمكن تصرّف 
قدّمت في العام الماضي دليلين على ذلك، والآن سأقدم دليلا ثالثا على استحالة 
حدوث التغيرر في القرآن الكريم، وهو أنه كلام الله، فتغييره من قِبل البشر مستحيل 
عقلا. لعل كثيرا من الناس يستغربون من قولي هذا ويقولون إن الكتب الأخرى أيضا 



 179 

كلام الله فكيف حصلت هذه الميزة للقرآن وحده؟ الكتاب الذي نزل على موسى 
   كان كلام الله، كذلك أيضا نزل كلامه  على نوح وإبراهيم والأنبياء الآخرين

عليهم السلام. فلما كانت تلك الكتب أيضا كلام الله فلماذا يمكن التحريف فيها 
لقرآن الكريم للتحريف؟ ولماذا هذا الفرق بل قد حُرفّت فعلا، بينما لم ولن يتعرض ا

 بين الأشياء من نوع واحد؟ 
سأشرح الآن أن هذا الاستغراب ليس في محله، وأنه أكبر دليل على أفضلية 
القرآن الكريم أنه كلام الله. لذا فالقرآن الكريم ليس أفضل من الكتب غير الإلهامية 

بل هذه أفضلية لم يضاهِه فيها أيّ أو من الكتب الإلهامية في حالتها الراهنة فقط 
 كتاب قط. 

 الكتب الإلهامية السابقة لم تكن كلام الله 

من الخطأ القول إن الكتب الإلهامية السابقة كانت كلام الله. لا أقول إن التوراة 
الحالية ليست كلام الله بل أقول إن الكتاب الذي أعُطيه موسى لم يكن كلام الله. 
كذلك لا أقصد أن الأناجيل الحالية ليست كلام الله، علما أنها لم تنـزل على المسيح 

 لو كان الإنجيل الذي نزل على المسيح  أصلا. أنا متأكد من أنه  موجودا
لقلنا مع ذلك إنه ليس كلام الله. ذلك الإنجيل كان كتاب الله ومصداقا لما أنُزل 
على المسيح ولكنه لم يكن كلام الله. كذلك لو وُجدت اليوم صحف إبراهيم 
وصحف نوح عليهما السلام وبدون أن تدخلها كلمة واحدة من كلام البشر لما 
كانت كلام الله، إلا أنها كانت كتب الله. لقد استُخدمت في القرآن الكريم عبارة 
"كلام الله" ثلاث مرات، وفي كل مرة استُخدمت بحق القرآن الكريم حصرا. والقرآن 

 الكريم وحده يدّعي أنه كلام الله. 
فأََجِرْهُ حَتَّى يَسْمَعَ  وَإِنْ أَحَدٌ مِنَ الْمُشْركِِيَن اسْتَجَارَكَ لقد جاء في سورة التوبة: 

مُْ قَـوْمٌ لَا يَـعْلَمُونَ  ...  أي ليسمع (6 :)التوبة كَلَامَ اللَّىِ ثُمى أبَلِْغْهُ مَأْمَنَهُ ذَلِكَ بِأنهى



180

كلام الله في صحبتك ثم أبلغه مأمنه. لقد أمُر بذلك لأنهم لا يعلمون من الدين 
ون الدين؟ مع أن هناك حربا بينك وبين شيئا، وما لم يتعلموا علوما دينية كيف يتعلم

الكفار وهم يحاربونك، وفي الحرب يحق لك أن تقتل خصمك، ولكن ما دمت 
زعيما دينيا لذا نأمرك بأنه إذا جاءك  أحد من قوم آخرين مخالفا قانون الحكومات 

شودة السائدة وأراد أن يسمع كلام الله فأسمعه، ثم إذا أراد العودة فأبلغه إلى غايته المن
أفََـتَطْمَعُونَ أَنْ يُـؤْمِنُوا لَكُمْ وَقَدْ كَانَ دون أن يصيبه أذى. ويقول الله في آية أخرى: 

هُمْ يَسْمَعُونَ كَلَامَ اللَّىِ ثُمى يُحَرفُِّونهَُ مِنْ بَـعْدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَـعْلَمُونَ   :)البقرة فَريِقٌ مِنـْ
نهم يقبلون كلامكم؟ كان بعض الصحابة ، أي: أيها المسلمون هل تتوقعون أ(76

يظنون أن اليهود سيسمعون لهم، وكانت لبعض المسلمين علاقات صداقة معهم. 
فيقول الله تعالى: هل تتسم صداقتكم بصفة أن يقبلوا كلامكم مع أن جماعة منهم 

فما دام هذا  لَمُونَ ثُمى يُحَرفُِّونهَُ مِنْ بَـعْدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَـعْ يأتون ويسمعون القرآن 
 سلوكهم تجاه القرآن الكريم أنّّ لهم أن يقبلوا كلامكم؟ 

يقول البعض إن المراد من كلام الله هنا هو التوراة، ولكن هل كان في زمن رسول 
من علماء اليهود مَن كان لتحريفه تأثير؟ كانوا أناسا عاديين فقط، وإذا كان  الله 

كثر من زعيم حارة واحدة. لذا ما كان ليخطر ببال فيهم زعيم فلم تكن له أهمية أ
اليهود في المدينة أنهم إذا قدموا التوراة بإجراء التعديل فيها سيقبلها الناسُ. بل كل 

ويسمعون القرآن ويخترعون  ما كانوا يفعلونه هو أنهم كانوا يحضرون صحبة النبي 
 سيح الموعود أمورا من عندهم وينشرونها، كما كان الناس يكذبون عن الم

وقاديان. فمثلا قال شخص من مدينة فيروزبور للناس: ذهبت إلى قاديان ذات مرة 
وأُسكنتُ في دار الضيافة. ثم علمتُ فور وصولي أن المرزا قد أرسل الحلوى وقال: 
أطعموها الضيوف كلهم، فأكلها الضيوف الآخرون ولكنني رميتُها منتهزا الفرصة. 

من هنا يتبين أنه -رزا وخرج للتنـزه في عربة يجرها حصانان بعد هنيهة اصطحبني الم



181

وبدأ يحدثني في الطريق، وقال: "إني إله"، فقرأت الحوقلة  -لم يحضر قاديان أصلا
بسماع هذا الكلام، فشحب لونه ثم قال بالنظر إلى المولوي نور الدين: ألم تطعموه 

له ولكن لا أدري ما الذي الحلوى؟ فشحب لون المولوي أيضا وقال: لقد أرسلتها 
 حدث. ثم هربتُ من هنالك.

كان في المجلس نفسه شخص محترم من غير الأحمديين فقال: هذا الشخص 
كذاب، لقد عدتُ بنفسي من قاديان ولم يذهب هذا الشخص إلى هناك قط. 
يصعب أن تجري في قاديان عربة يجرها حصان واحد ناهيك عن عربة يجرها حصانان.

ذا كان هؤلاء الناس يفعلون، أي كانوا يسمعون الكلام ويحرفونه باختصار، هك
كما يحلو لهم ويسردونه للناس كما يشاؤون. الدليل على أن الآية المذكورة تتحدث 

وَإِذَا لَقُوا الىذِينَ آَمَنُوا قاَلوُا آَمَنىا وَإِذَا عنهم ملحوظ في الآية التالية حيث جاء فيها: 
 بَـعْضٍ قاَلُوا أَتُحَدِّثوُنَهمُْ بماَ فَـتَحَ اللَّىُ عَلَيْكُمْ ليُِحَاجروكُمْ بهِِ عِنْدَ ربَِّكُمْ خَلَا بَـعْضُهُمْ إِلَى 

، يتبين من هنا أن هؤلاء المحرفين كانوا في زمن رسول (77 :)البقرة أفََلَا تَـعْقِلُونَ 
ال كذا وكذا. ، فكانوا يسمعون القرآن ثم يكذبون أمام الآخرين ويقولون إنه قالله 

الله تعالى في آية مذكورة من قبل:  ، ولكن اليهود ما يَسْمَعُونَ كَلَامَ اللَّىِ يقول
كانوا يسمعون أيّ كتاب بل كانوا يقرأونه. ومن أراد أن يدُخل فيه جُملا من عنده 
لا يستطيع أن يفعل ذلك بالسماع بل يستطيع فعله بالقراءة. إذا كان المراد منه هو 

المقدس لوَرَدَ "يقرأون" لأن الناس كانوا يقرأونه. إذن، التوراة ليست مذكورة  الكتاب
هنا بل ذكُر القرآن الكريم. والمراد أنهم كانوا يسمعون من المسلمين ويفهمون ثم 

 يسردون بأسلوب يزيد الناس معارضةً. 
فُونَ إِذَا سَيـَقُولُ الْمُخَلى الآية الثالثة بهذا الخصوص جاءت في سورة الفتح وهي: 

 :)الفتح نَـتىبِعْكُمْ يرُيِدُونَ أَنْ يُـبَدِّلُوا كَلَامَ اللَّىِ  ذَرُوناَ انْطلََقْتُمْ إِلَى مَغَانَِِ لتَِأْخُذُوهَا 
، أي عندما تخرجون للقتال يزعم هؤلاء الناس أنكم ستنتصرون وتنالون الغنائم، (16



 182 

فيقولون: خذونا أيضا معكم. وهم يريدون أن يبدّلوا كلام الله بتصرفهم هذا. أي لو 
أخذتموهم معكم لقالوا: انظروا قد بدّلنا كلام الله الذي قيل فيه بأنهم لن يذهبوا وها 

معكم لقالوا: المسلمون طماعون ويريدون أن يستأثروا  قد ذهبنا. ولو لم تأخذوهم
 بكل شيء. 

باختصار، لقد وردت عبارة "كلام الله" في القرآن الكريم في ثلاث آيات، وفي 
كل آية جاءت بحق القرآن الكريم ولم ترد بحق أيّ كتاب آخر. لذا فالعقل يقتضي 

قول بغير دليل إن كتابا سماويا الاعتراف بأن القرآن وحده كلام الله. ولا يحق لنا أن ن
آخر سوى القرآن الكريم أيضا يستحق أن يسمى كلام الله. لم يُسمى كتاب موسى 

   كلامَ الله، فأنّ لنا أن نسميه كلام الله، وخاصة سأثبت لاحقا أنه ما من
 كتاب من بين تلك الكتب هو كلامُ الله من منطلق التاريخ أيضا. 

قرآن الكريم بـ "كلمة" كما وُصفت الإلهامات بكلمات، لقد وُصف الأنبياء في ال
ُ مُوسَى تَكْلِيمًابل "كلمات الله" أيضا. وقيل أيضا:  ، (165 :)النساء كَلىمَ اللَّى

مع ذلك لم يوصف كتاب موسى الذي ذكُر في القرآن الكريم مرارا بكلام الله، فيقول 
 : ِمُْ لَا يَـعْلَمُونَ نَـبَذَ فَريِقٌ مِنَ الىذِينَ أوُتوُا الْك  تَابَ كِتَابَ اللَّىِ وَراَءَ ظهُُورهِِمْ كَأَنهى

، فتبين بجلاء أن هناك فرقا بين كتاب الله وكلام الله. يمكن أن يطلَق (102 :)البقرة
"كتاب الله" على كل كتاب رُوي فيه ما قاله الله، ولكن لا يمكن إطلاق "كلام 

ية الأخرى سمُِّيت "كتاب الله" كما جاء هذا الله" على كل منها. الكتب الإلهام
التعبير بحق القرآن أيضا. أما التعبير "كلام الله" فقد استُخدم بحق القرآن حصرا دون 

 غيره. هذا هو الفرق وهو ليس بغير حكمة. 
 أنواع الوحي 

( الوحي الذي 1يجب التذكّر لفهم هذا الفرق أن وحي الأنبياء عدة أنواع. )
: يتناهى إلى الأذن ويجري على اللسان بكلمات الله. فمثلا أسمع اُلله رسولَه 



 183 

 َالحَْمْدُ للَّىِِ رَبِّ الْعَالَمِين فهذه الكلمات سمعها النبي ،  بأذنيه كصوت وجرت
وحركاتها كلها مما أخبره بها، ولم  -أي: ا ل ح م د -على لسانه. فأحرف هذه الآية
، بل كل حرف وكل كلمة جاءت من الله تعالى. يلُق الله تعالى مضمونها في قلبه 

 وهذا الوحي نزل على جميع الأنبياء. 
( النوع الثاني من الوحي هو الرؤى والكشوف، وهي لا تأتي بالكلمات بل 2)

على وشك الخروج لغزوة أُحُد رأى في  النبي بصورة المشاهد. فمثلا عندما كان 
: المراد من كسر المنام أن حدّ سيفه قد كُسر ورأى أيضا بقرًا تُذبح، فقال 

السيف هو الفتح الذي سيصبح مشتبها فيه، أما ذبح البقر فالمراد منه استشهاد 
بعض الصحابة. هذا الوحي أيضا كان من الله تعالى ولكن الفرق هو أن الوحي 

ن النوع الأول كان بالكلمات أما الثاني فبصورة المشهد. وعند بيان المشهد م
يستخدم المرء كلمات من عنده. ومن الممكن جدا أن يحدث فرق بسيط عند 

 انتقاء الكلمات لدى البيان. 
( النوع الثالث هو الوحي الخفي الذي لا ينـزل بالكلمات ولا يرُى مشهدٌ بل 3)

ولكن يلُقى في قلب  فكرةيكون بصورة التفهيم والانكشاف. تنشأ في القلب 
صاحبها فورا أنها ليست فكرته بل ألقاها الله في قلبه، ثم ينتقي متلقيها كلمات 

وقه وحي الرؤيا والكشف ولكنه يكون مناسبة لبيانها. هذا أدنّ أنواع الوحي، ويف
بحاجة إلى تفسير. والمعلوم أن التفسير يحتمل إمكانية الخطأ. أما الوحي الذي ينـزل 

 بالكلمات فلا إمكانية للخطأ فيه، وهذا أرفع أنواع الوحي. 
فلو جمع نبي في كتابٍ وحيَه كله بما فيه وحي الكلمات ووحي الكشف والرؤيا 

وي على كلمات النبي نفسه فيمكننا أن نسميه كتاب الله والوحي الخفي المحت
ولكن لا يسعنا أن نسميه كلام الله، لأنه ليس كله كلام الله، بل يتضمن كلام 
البشر أيضا إلى حد ما وإن كان المضمون كله من الله، فبناء على ذلك يُـعَدّ ذلك 

 الكتاب كتاب الله. 



 184 

لأي قوم كان  -أيّ كتاب في العالم فانظروا الآن واضعين الفرق في الحسبان أن
لأنه ما  ؛ينُسب إلى الله تعالى بقوة وشدة لا يمكن أن يكون كلام الله -ومهما كان

من كتاب يحتوي على كلمات الله كلها في حالتها الراهنة ولا حين قدّمه نبي. بل 
يم يكون الكتاب محتويا على بعض كلمات الله وبعض المشاهد وتُذكر فيه بعض المفاه

فَمَاتَ أيضا. فلو شطبنا من التوراة الحشوات التي أدخلها اليهود من عندهم مثل: "
. وَدَفَـنَهُ في الجِْوَاءِ في أرَْضِ  هُنَاكَ مُوسَى عَبْدُ الرىبِّ في أرَْضِ مُوآبَ حَسَبَ قَـوْلِ الرىبِّ

لن تكون  أيضا الحالة تلك في. (6-5:  34مُوآبَ، مُقَابِلَ بَـيْتِ فَـغُورَ. )الَتـىثْنِيَة 
 التوراة كلام الله لأنه قد ورد فيها: 

قَةُ تَـتـَوَقىدُ  قَةٍ. فَـنَظَرَ وَإِذَا الْعُلىيـْ وَظَهَرَ لهَُ مَلَاكُ الرىبِّ بلَِهِيبِ نَارٍ مِنْ وَسَطِ عُلىيـْ
قَةُ لمَْ تَكُنْ تَحْتَرِقُ. )اَلْخرُُوجُ   . (2:  3بِالنىارِ، وَالْعُلىيـْ

نفسه ينطبق على كتاب عيسى والأنبياء الآخرين عليهم السلام. فلو والأمر 
شُطبت منها الحشوات التي أدخلها الناس فيما بعد لما كان كتاب موسى كلام الله 
حين دوّنه موسى ولا كتاب عيسى حين حكاه، ولا الفيدات حين نزلت. إن لم 

ياء حتما. باختصار، لم يكن فيها كلام الناس الآخرين حينذاك كان فيها كلام الأنب
 في زمن سلامتها من التحريف أيضا.  حتَّتكن تلك الكتب كلام الله 

لا يقولنّ أحد هنا: أي أفضلية هذه؟ لو أراد موسى لجمع كلام الله منفصلا. لو 
من التوراة والإنجيل هل يصبح  -عليهما السلام -فُصل كلام كلٍّ من موسى وعيسى
؟ سأقول: لا، لأن موسى إذا كان قادرا على الكريمهذان الكتابان مساويان للقرآن 

فصل وحي الكلمات ودوّن منه كتابا أن ي ذلك لفعل حتما. لو أمكن لموسى 
لفعل أيضا. إذن، هذه  منفصلا لفعَل حتما. كذلك إذا أمكن ذلك لعيسى 

فقط إذ أعُطي الشريعة كلها بكلمات  الأفضيلة كانت من نصيب رسول الله 
الوحي. أما في كتب الأنبياء الآخرين فكان شيء من كلام الله وشيء من المشاهد 

تي بيّنوها بكلماتهم. فلو فصَلُوا الجزء المحتوي على المشاهد وشيء من المفاهيم ال



 185 

والمفاهيم لصارت كتبهم ناقصة، لأن أديانهم كلها لم تكن محصورة في كلام الله بل 
كان فيها جزء من الرؤى والكشوف وجزء من الوحي الخفي. وإذا فصلوا منها كلام 

القرآن الكريُم الدينَ كله، الله لصارت أديانهم ناقصة. وعلى النقيض من ذلك شمل 
والدين كله محصور في كلام الله. إذن، لا يمكن أن يسمى كتاب أيّ نبي كلامَ الله 

 سوى القرآن الكريم، فهذا الاسم خاص بالقرآن الكريم وحده. 
الحق أنه لما كان مقدرا عند الله أن يجعل القرآن أكمل كتاب وآخر كلام، ويجعل 

ضروريا أن يحفظه بحيث لا يفوته أيّ مضمون. وهذا كان الإسلامَ أكمل دين، كان 
ممكنا في حالة واحدة وهي أن يتم بيان كل شيء بكلمات عالم الغيب، لأن الرؤى 
والكشوف قد تؤدي إلى النزاعات والخلافات. لذا فقد أنزل الله تعالى الشريعة 

الله فقط. لذا الإسلامية بكلماته وسماها كلام الله، وقال إنها تحتوي على كلمات 
ليس هناك كتاب سوى القرآن الكريم تترشح من كلماته مضامين متجددة دائما. 
القرآن الكريم وحده الكتاب الذي لا تنتهي مفاهيمه. اقرأوه ليل نهار فلن تنتهي 
حقائقه أبدا، بل تترشح منه حِكمٌ جديدة ويثبت أن كل لفظ منه مليء بالحكمة. 

كيسٌ تخرج منه كافة أنواع الأطعمة. لا شك   الزمانيم لقد ذكُر في الأساطير من قد
أن هذا خيال ووهمٌ فقط أما القرآن الكريم فهو في الحقيقة كنـز لن ينفد أبدا. وهذا 
ليس في نصيب الكتب الأخرى. فمثلا يعترف المسيحيون وغيرهم بأنفسهم أن 

زل على الأنبياء الأخطاء وقعت في العبارات الأصلية. لا أقصد أن كلام الله لم ينـ
 السابقين بل أقصد إن أديانهم وكتبهم لم تكن كلها محصورة في كلام الله فقط. 

 السبب وراء فساد الكتب السابقة

إذا تأملنا أكثر تبين لنا أن السبب وراء حدوث الفساد في الكتب السابقة هو 
أنها لم تكن كلام الله. فلما كانت شروح الأنبياء ورؤاهم وكشوفهم ومفاهيمهم مذكورة 
فيها بكلماتهم، لذا لم يكن ممكنا أن يهتم الناس بحفظها اهتماما كبيرا. عندما رأى 

ه وأملاه وأملى إلى جانبه رؤياه وكشفه وأملى أن وحيا نزل علي أصحاب موسى 



 186 

أيضا أنه قد انتابته فكرة إلهامية كذا وكذا، تشجعوا على أن يدُخلوا في العبارة ما 
كانوا يفهمونه من التوراة زاعمين أنه لا ضير إذا كتبوا كمذكِّرة ما فهموه. ولأن كل 

مر إلهي. هكذا شخص يحسب فهمه صائبا لذا كانوا يحسبون فهمهم مبنيا على أ
حرفِّت تلك الكتب، مع أنه لو أدركوا الأمر على حقيقته لفهموا أن فهم النبي كان 
جزءا من الكتاب لكونه من الله، أما فهمهم فلا. بل لو كان فهم أحدهم من الله 
أيضا مع ذلك ليس له أن يكون جزءا من الكتاب مثل فهم النبي. أما أصحاب 

يقول لهم: هذا ما أوحى الله  عندما يأتون إلى النبي فقد رأوا أنهم  رسول الله 
: هذا ما : نعم اكتبوا. ثم يقول إلّي اليوم، فيسأله الصحابة: هل نكتبه؟ يقول 

يبين مفهومه ويقول: لا تكتبوه  رأيته في الكشف وهذا ما رأيته في الرؤيا. فكان 
ع أن يضيف إلى بنفسه لا يستطي ضمن الوحي. فلما رأى الصحابة أن النبي 

 أن النبي  الوحي شيئا قالوا: أنّّ لنا أن نضيف إليه شيئا؟ لقد رأى الصحابة 
لا يضيف إلى الوحي الحرفي نوعا آخر من الوحي مثل الكشوف والرؤى وما ألُقي 
في قلبه بصورة مضمون فضلا عن أن يضيف شيئا من عنده، أنّّ كان لهم أن يضيفوا 

. ولكن لما كان الأنبياء السابقون يكتبون شروحهم ورؤاهم إلى الوحي شيئا من عندهم
 وكشوفهم وتفهيماتهم بكلماتهم فتشجع أتباعهم أن يكتبوا فيها تفهيماتهم أيضا. 

يقول الباحثون في الكتاب المقدس إن ما أضيف إلى الصحف القديمة كان سببه 
يم كلام الله الخالص، أن كل مَن انتابته فكرة كتبها فيها. ولكن لما كان القرآن الكر 

فيه إلهاماته ولا كشوفه أو رؤاه أو تفهيماته. وهذا الأمر ترك في  فلم يدُخل النبي 
الصحابة تأثيرا عميقا وعلموا أنه يجب ألا يضاف إلى هذا الكتاب شيء آخر لدرجة 
أنهم حافظوا على أسلوب الكتابة وعلامات الوقف أيضا، وبذلك حُفظ القرآن 

 بد لكونه كلام الله. الكريم إلى الأ
لقد اعترف ألد أعداء الإسلام أيضا أن كون القرآن الكريم كلام الله لعب دورا 

 كبيرا في عدم تعرضه للتحريف، فيقول السير وليم موير: 



 187 

A similar guarantee existed in the feelings of the people at large, 

in whose soul no principle was more deeply rooted than an awful 

reverence for the supposed word of God. 1 
يضمن كون القرآن محفوظا هو أنه كان منقوشا في قلب كل مسلم. إن ما أي 

 فيه إنما هي من عند الله.كل حرف وكل حركة 
الفائدة الثانية لجمع كلام الله على هذا النحو كانت أنه لا يمكن أن يتطرق إليه 
تاريخ أو فهمُ شخص. فمثلا لم يرد في القرآن كلام مثلا أنني ذهبتُ إلى مكان كذا 
وتلقيت هنالك إلهاما كذا، بل إن عبارته تجري بأسلوب بحيث كل كلمة توحي بأنها 

 تعالى، فلا يسع بشرا أن يدُخل فيه كلاما آخر أبدا، وإذا فعلَ فسيبدو غير من الله
مترابط تماما. ولما كانت الكتب السابقة تشمل المفاهيم أيضا لذا فإن إدخال أحد 

 مفهوما آخر كان يحول دون ظهور الخطأ للعيان.
 القرآن الكريم وحده تفرّد بكونه "كلام الله"

بتسميتها -د من حيث كونه "كلام الله"، كانفراد الكعبة إذن، القرآن الكريم فري
عن البيوت الأخرى. لقد وصف الله تعالى الكعبة بأنها بيت الله،  -"بيت الله"

والقرآنَ الكريم بأنه كلامُ الله. لقد أطُلق على الكعبة هذا الاسم لأن الله تعالى أمر 
ا ألُغيتْ، ولما كان مقدرا أن تلُغى ببنائها. لو أمر الله تعالى ببناء بيوت أخرى أيضا لم

البيوت الأخرى لذا لم يطُلق عليها هذا الاسم. كذلك لما كان مقدرا أن يبقى القرآن 
الكريم إلى الأبد لذا أنُزل بصورة كلام الله، وأطُلق عليه هذا الاسم كيلا يقدر أحد 

 على إدخال كلامه فيه. 
موجودة في القرآن الكريم، ولكن هذا إذا قال أحد إنكم تقولون إن الشريعة كلها 

نة هو  نَّة، فجوابه أن مفهوم السُّ ليس صحيحا لأن القرآن محتاج إلى الحديث والسُّ
 عمل بما جاء في القرآن الكريم، والمراد من الأحاديث هو ما فهمه  أن النبي 

إِنْ هُوَ إِلاَّ  *وَى وَمَا يَ نْطِقُ عَنِ الهَْ من القرآن الكريم وليس أكثر. يقول الله تعالى: 
                                                 

1 Life of Mahomet by William Muir P. 560 Published in London 1877. 



 188 

، أي أن محمدا رسول الله لا يقول شيئا عن الدين (5-4 :)النجم وَحْيٌ يوُحَى
من عنده بل يقول بالاستناد إلى الوحي. فكل ما في الأحاديث إنما هو شرح القرآن 

 ومفاهيمه فحسب. 
 الدليل الثامن على أفضلية القرآن الكريم

والآن أبين الدليل الثامن على أفضلية القرآن الكريم وهو أن أفضلية كل كلام 
نازل من الله وعظمته تعتمد على من يأتي به، لأن الرسُل يرُسَلون بصفتهم حاملي 
الرسالة. فمثلا إذا أراد الملكُ تنظيف غرفته سيقول لخادمه أن يُحضر كناسا، ولكن 

يقول ذلك للخادم بل سيقول للوزير، وهو بدوره  إذا أراد أن يدعو ملكا للقائه فلن
 سيوصل إليه الرسالة قائلا بأن الملك يريدك أن تلقاه. 

باختصار، إن أفضلية الرسالة ترتبط بحاملها. السفراء الذين يحملون رسائل الملوك 
 يهُتَمّ بهم أيضا ليكونوا ذوي مكانة سامية. 

المرء إلى علم بالغ درجة عليا. لو كان  كذلك لتفهيم الكلام من الدرجة العليا يحتاج
هناك كتاب يحتل درجة عليا من الناحية العلمية لاحتاج معلّمه أيضا إلى ثقافة عليا 
كذلك. لا يمكن أن يدرّس شخص ذو ثقافة عادية طلابا في الدراسات العليا. إذا 

ابتدائيا أرُسل شخص خريج في المدرسة الابتدائية يفُهم من ذلك أنه سيدرّس منهاجا 
جدا. وإذا أرُسل خريج في المدرسة الثانوية يفُهم أنه سيدرّس الصفَ الرابعَ أو الخامس 
الابتدائي، وإذا أرُسل شخص حائز على شهادة بكالوريوس يفُهم أنه سيدِّرس الصفَ 
التاسع أو العاشر في المدرسة الثانوية، وإذا أرُسل الحائز على شهادة عليا سيُفهم أن 

يس الصفوف العليا. فعلى هذا النحو تتبين أفضلية الكتاب أو عدمها مِن مهمته تدر 
بنفسه فهذا يُ عَدّ أمرا  ههوية الذي يأتي بالكتاب الإلهامي. أما إذا أثبت الكتابُ أفضليت

 أعظم، لأنه قدّم الدليل بنفسه في هذا المجال أيضا ولم يحتجْ إلى أيّ دليل آخر. 
ليه الكتاب يؤثر بوجه خاص على انتشار باختصار، لأن سلوك الذي نزل ع

الكتاب لذا فالكتاب الكامل هو الذي يقدم سلوك المن زَّل عليه بصورة بارزة 



 189 

كيلا يرتاب الناس في أمر مصدر الكتاب. فلإثبات أن مصدر القرآن ليس 
مشتبها فيه بل جرى القرآن على لسان شخص يحتل مكانة عليا، يجب أن 

ذي جاء به كان إنسانا مقدسا ونزيها عن كل عيب؛ يثبت القرآنُ نفسه أن ال
مهما كان الكتاب كاملا -لأنه ما لم يثبت ذلك ستخالج قلب الإنسان شبهةٌ 

في سلوك وسيرة الذي جاء به. والشبهة الثانية التي تنتاب الإنسان  -وأفضل
ب به؟ فإن لم يترك فيه تأثيرا  هي: ما مدى تأثير هذا الكتاب على أولِ مخاطَ

ب الأول فماذا يمكن أن جيد ا فماذا عساه أن يؤثر فينا؟ وإن لم ينفع المخاطَ
ينفعنا؟ فعند مناقشة أفضلية الكتاب لا بد لنا من أن نبحث أولا في أخلاق 
الذي جاء به، وكذلك عند النقاش حول أفضلية صاحب الكتاب لا بد من 

 البحث فيما يقدم من أفكار. 
أي أن الذي جاء  ؛ة أيضا على الكتب الأخرىالقرآن الكريم حائز هذه الأفضلي

به هو أفضل الناس جميعا أيًّا كانوا، وأفضليته الإضافية هي أنه ليس محتاجا إلى أحد 
لحفظ هذا الدليل أيضا بل قد حفظه بنفسه، لدرجة أنْ يقول شخص معاند مثل 

وفي  1( هو القرآن.وليم موير أيضا إن أفضل مصدر للعثور على سيرة محمد )
أي  2هذا المقام نقل وليم موير قول عائشة رضي الله عنها: "كان خُلقه القرآن".

، فكانت أخلاقه كلها تطابق يجب أن تقرأوا القرآن للعثور على أخلاق رسول الله 
معايير وضعها القرآن الكريم. فيحق للقرآن الكريم أن يدّعي أنه خلق شخصا واحدا 

( ليس قابلا 1لا نستطيع أن نشك في تعليمه بأنه )لذا  ؛على الأقل بحسب معياره
( أنه لم يُصلح شخصا جاء به فأنّّ له أن يصلح الآخرين؟ لأن محمدا 2للعمل. )

  عمل به وصار إنسانا من الدرجة العليا. فلا يسع أحدا أن يقول بأن القرآن لم
 ينفع الذي جاء به فكيف يفيدنا نحن؟ 

                                                 
1.Life of Mahomet by William Muir P. 550 Published in London 1877  
 مسند أحمد بن حنبل.  2



 190 

كتاب الإلهامي أن يكون الذي جاء به أفضل من ما قلتُه إن من أدلة أفضلية ال
غيره، فهذا الدليل قدّمه القرآن بنفسه، ويتلخص في أن تكون حياة النبي السابقة 
طاهرة وكاملة، وأن تكون حياته بعد إعلانه مطابقة للوحي تماما. فيقول الله تعالى 

قاَلُوا لَنْ نُ ؤْمِنَ حَتََّّ نُ ؤْتَى وَإِذَا جَاءَتْْمُْ آَيةٌَ  قبل الإعلان: في القرآن عن حياته 
مِثْلَ مَا أوُتيَ رُسُلُ اللََِّّ اللََُّّ أعَْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رسَِالتََهُ سَيُصِيبُ الَّذِينَ أَجْرَمُوا صَغَارٌ 

رحَْ صَدْرهَُ فَمَنْ يرُدِِ اللََُّّ أَنْ يهَدِيهَُ يَشْ  *عِنْدَ اللََِّّ وَعَذَابٌ شَدِيدٌ بماَ كَانوُا يَمْكُرُونَ 
مَاءِ كَذَلِكَ  عَّدُ في السَّ اَ يَصَّ سْلَامِ وَمَنْ يرُدِْ أَنْ يُضِلَّهُ يَجْعَلْ صَدْرهَُ ضَيِّقًا حَرَجًا كَأَنمَّ لِلْإِ

ُ الرّجِْسَ عَلَى الَّذِينَ لَا يُ ؤْمِنُونَ  ، أي كلما يقدم (126-125 :)الأنعام يَجْعَلُ اللََّّ
ولون: لن نؤمن بها ما لم نؤتَ ما أوتي رسل الله، أي ( أمامهم معجزة يقمحمد )

: هل يجب أن ينُ زَل الوحي على كل شخص؟ الله الوحي والإلهام. فيقول الله 
أعلم من يستحق أن يُجعل رسولا، فهو ينظر إلى أحواله وأفكاره وعاداته، ومن كان 

عطى الرسلُ! أفضل من غيره وهبه منصب الرسالة. تقولون: يجب أن تعُطَوا ما يُ 
ولكن ألا تنظرون إلى حالتكم؟ أنتم أنجاس ولا يكون في نصيب الأنجاس إلا الذلة. 
بينما الرسالة منزلة محترمة جدا ولا توهب إلا لإنسان طاهر ومن يحتل مكانة عليا، 

بون بسبب مكايدكم. ومَن يُجعل صدره ضيِّقا حرجا، فهو يشعر عند  أما أنتم فستُعذَّ
 كسبه عملا صالحا كأنه يتسلق الجبل... هكذا يعامل الله الذين لا يؤمنون. 

( عند بعثه أحد رسولا ينظر الله تعالى إلى سيرته 1لقد قيل في هاتين الآيتين: )
وأعماله. فالرسالة لا توهب للمجرمين لأن في نصيبهم الذلة، بينما الرسالة مدعاة 

( الذي يبُعث رسولا يكون مطيعا لله تعالى قبل البعثة أيضا، وتكون 2للعزة الكبيرة. )
 ويكون سباقا في قبول الدوافع إلى الحسنات.  طاعة الله جزءا من طبيعته،

وبذلك قد بيّن الله تعالى مبدأ أن حياة الأنبياء السابقة يجب أن تكون على 
درجة عليا في كل مجال. يمكن لمن كان مذنبا في زمن من الأزمان أن يصبح وليا بعد 



 191 

ذ أن يتوب، ولكن من الضروري للنبي أن يكون على درجة عليا من الطهارة من
فاَلَّذِينَ عِنْدَ ربَِّكَ يُسَبِّحُونَ لَهُ عن حياة من حاز النبوة:  ( قال 3البداية. )

هَارِ وَهُمْ لَا يَسْأَمُونَ  ، أي الحائزون على قرب الله يخبرون (39 :)فصلت بِاللَّيْلِ وَالن َّ
يعونه الناس بأعمالهم ليل نهار أن الله تعالى سبوح، أي بقدر ما ينالون قرب الله يط

ويظُهرون سبوحية الله بكل عمل من أعمالهم، ويخبرون العالم أن الله تعالى لم يصطفِهم 
 جزافا. أي يظُهرون سبوحية الله بأعمالهم ويثُبتون أن اصطفاء الله ليس خاطئا. 

 الطاهرة قبل النبوة  حياة النبي 

رسول الله  السؤال الآن هو: هل ذكُر في أيّ مكان تحقق هذا المبدأ العام بحق
 يبين الله تعالى أن حياة رسوله .  قبل إعلان النبوة كانت طاهرة تماما ونزيهة

ُ مَا تَ لَوْتهُُ عَلَيْكُمْ وَلَا أدَْراَكُمْ بهِِ فَ قَدْ عن كل عيب ونقيصة فيقول:  قُلْ لَوْ شَاءَ اللََّّ
، أنتم تعلمون أن حياتي (17 :)يونس لبَِثْتُ فِيكُمْ عُمُراً مِنْ قَ بْلِهِ أفََلَا تَ عْقِلُونَ 

كانت طاهرة منذ البداية، إن مدة أربعين عاما ليست بمدة قصيرة فكيف تزعمون 
عن حياته  بعد ذلك أنني افتريتُ هذا الأمر كذبا؟ إذن، هذا ما أعلنه رسول الله 

 التي سبقت إعلان النبوة، وقد أعلن ذلك أمام الكفار ولم يقدروا على إنكاره. 
 ب الله نتيجة اتباع رسول الله قر

لقََدْ كَانَ لَكُمْ في رَسُولِ أما عن حياته بعد إعلان النبوة فنجد في القرآن الكريم: 
، أي أن هذا الرسول أسوة حسنة لإظهار مدى (22:)الأحزاب  اللََِّّ أسُْوَةٌ حَسَنَةٌ 

تأثير القرآن الكريم في حياته، وهو ليس أسوة لقوم دون قوم أو لبلد دون بلد، بل هو 
أسوة للعالم كله، ويجب على الناس جميعا أن يتأسوا بها. قد يقول قائل هنا: لا بد أن 

أخرى من القرآن الكريم يكون الأنبياء الآخرون أيضا هكذا، فأقُدِّم بهذا الشأن آية 
ُ وَيَ غْفِرْ لَكُمْ ذُنوُبَكُمْ حيث يقول الله تعالى:  َ فاَتَّبِعُونِ يُحْبِبْكُمُ اللََّّ تُمْ تحُِبُّونَ اللََّّ قُلْ إِنْ كُن ْ

، انظروا إلى سموّ المكانة التي تبيّ نُها هذه (32 :)آل عمران وَاللََُّّ غَفُورٌ رَحِيم



 192 

 لى هذه الكلمات من عنده بل قالها على لسان رسوله الكلمات! لم يقل الله تعا
لرسوله أن يعلن أنه إذا  لتكون تحديًّ للعالم كله، فكأن الله تعالى تحدّى العالم وقال 

كانت في قلوبكم رغبة وحرقة لتكونوا محبوبين عند الله فتعالوا أخبركم بسرٍّ إن عملتم 
أي اعمَلوا  فاَتَّبِعُونِ والسرّ هو: به أصبحتم محبوبين عند الله مع كونكم محبين. 

أي إن كنتم تريدون  فاَتَّبِعُونِ كما أعمل أنا. لم يقل الله هنا "أطيعونِ" بل قال: 
. لم يقل الله أن أطيعوا أن يحبكم الله فاكسبوا الأعمال التي يكسبها محمد رسول الله 

نا هي الاتباع، وتعني: ، بل الكلمة المستخدمة هما يأمركم به محمد رسول الله 
"اقتفاء الأثر" لذا تستخدَم بحق الله تعالى كلمة "الطاعة" ولا تُستخدم كلمة "اتباع" 
لأنه تعالى أسمى من الشرائع. ولكن تستخدم بحق الرسول كلتا الكلمتين أي الاتباع 

أنني هو  فاَتَّبِعُونِ يأمر ثم يعمل بنفسه بما يأمر. إذن، معنى  والطاعة، أي أنه 
صرتُ محبوب الله نتيجة طاعة الله، فإن عملتم كما أعمل أنا ستصبحون أنتم أيضا 

 اسما آخر للقرآن الكريم.  أحباء الله تعالى. وهذا يعني أن الله تعالى عدّ أعمال رسوله 
 دحض اعتراضات معارضي الإسلام 

هت إلى رسول الله  وأبين كيف ردّها القرآن  الآن أتناول الاعتراضات التي وُجِّ
من كل عيب، لأن القرآن الكريم فرض على نفسه  الكريم وأثبت كماله ونزاهته 

ولم يتركه على أي إنسان. الاعتراض الأول الذي كان توجيهه إلى  إثبات طهارته 
ممكنا هو: ما هي الدوافع والأسباب وراء إعلانه؟ وماذا كان السبب  حياة النبي 

يمه القرآن الكريم؟ فكان هناك من يقول بأنه مجنون، والعياذ بالله، وهناك الحقيقي لتقد
من يقول إنه يرى أضغاث أحلام، ويقول آخر إنه ساحر ويقول غيره إنه كذاب 
ويقول غيره إنه كاهن. باختصار، كانت قلوب الناس تكنّ أفكارا مختلفة، وهي لا 

يقول إنه كان كاذبا،  ضد النبي تزال مستمرة إلى اليوم. كلما يؤلف أحدهم كتابا 
 ويقول غيره إنه كان مجنونا، والعياذ بالله. 



 193 

 الاعتراض الأول

طاهرة ونزيهة  أولا أتناول اعتراضا يتعلق بالجنون. لما كانت حياة النبي 
لدرجة أنها لم يكن للمنكرين أن يطعنوا فيها، لذا فكلما سمعوا كلامه لم يستطيعوا 

نون. من ناحية كانت أفكار الشرك مترسخة في قلوبهم ومن تكذيبه فقالوا إنه مج
( لا يمكن أن يكذب، فكان لا بد لتضارب ناحية كانوا يقولون إن محمدا )

فقدَ صوابه. يقول الله تعالى في  الأمرين من أن يؤدي إلى نشوء فكرة أنه 
 :)الحجر كْرُ إِنَّكَ لَمَجْنُونٌ وَقَالُوا يًَّ أيَ ُّهَا الَّذِي نُ زّلَِ عَلَيْهِ الذِّ القرآن الكريم: 

القرآنَ الكريم احتار الناس في كيفية إنكاره فقالوا:  ، عندما عرض محمد (7
يًّ أيها الذي تقول إن كلام الله نزل عليك إنك فقدتَ صوابك وصرت مجنونا. 

مَا أنَْتَ * ن وَالْقَلَمِ وَمَا يَسْطُرُونَ فرد القرآن الكريم على قولهم هذا قائلا: 
ونٍّ  عَلى خُلُقٍّ عَظِيمٍّ  *وَإِنَّ لَكَ لَأَجْرًا غَيْرَ مَمْنُونٍّ  *بنِِعْمَةِ رَبِّكَ بمَجْنُ  *وَإِنَّكَ لَ

يِّكُمُ الْمَفْتُونُ * فَسَتُ بْصِرُ وَيُ بْصِرُونَ  يَ الناس يزعمونك مجنونا  (7-2 :)القلم بِأ
هو المجنون؟ الذي يكون ولكننا نقدم المحبرة والقلم شهادة على صدقك. من 

على  العقل من شيئا أيضا المجانين يملك لاإو عقله أدنّ من عقل عامة الناس، 
ون مجانين لأن عقلهم دون  أية حال، فهم يأكلون ويشربون ويلبسون. إنهم يُسمَّ
أدنّ مستوى العقل المعروف لدى عامة الناس. يقول الله تعالى عن الذين كانوا 

: تحسبونه مجنونا؟ ولكن العلماء الأكثر ثقافة من غيرهم مجنونا يسمون النبي 
ون أعقل الناس، كما أن المؤلفين الذين يملكون عقلا رصينا يُ عَدّون عقلاء؛  يُ عَدّ
فنقول: هاتوا بكلامهم لمبارزته، وائتوا بجميع الكتب التي ألُِّفت في العالم إلى اليوم 

ؤلَّفات الناس فقط بل قال ائتوا بكل علما أن الله تعالى لم يقل هنا أن يأتوا بم-
ما هو مكتوب، أي هاتوا بكتب دينية وسماوية أيضا أو محتوية على العلوم من 

وإن لم تثبت هذه الكتب كلها عديمة  -أعلى الدرجات والموجودة في المكتبات
عْمَةِ رَبِّكَ بمَجْنُونٍّ الأهمية أمامه فيجب أن يقرّوا:   .مَا أنَْتَ بنِِ



 194 

ما أعظمه من إعلان! وما أقواه من برهان! هذا البرهان قدمه للناس في انظروا 
وَإِنَّ لَكَ ذلك العصر، ثم عرض على الذين سيأتون فيما بعد دليلا آخر فقال: 

. أي أن الذين سيسمونك مجنونا في المستقبل سنقول (4: )القلم لَأَجْراً غَيْرَ مَمنُْونٍّ 
( ليس فيكم الآن ولكن نتائج أعماله الجبارة موجودة بين لهم إن محمدا )

ظهرانيكم. المجنون لا يعُطى جزاء على أعماله. فمثلا إذا صار المجنون مَلكا هل 
يدفع له أحد ضريبةً؟ أو إذا صار طبيبا هل يتعالج أحد على يده؟ أو إذا أصبح نبيا 

: سنعطيه على ه فهل يصبح أحد مريدا له؟ ولكن الله تعالى يقول عن رسول
أعماله أجرا لن يقُطع أبدا، ولن يأتي زمان ينقطع فيه أجر أعماله. كلما اعترض 

قائل بجنونه سيُقال له إن أعمال المجنون لا تسفر عن نتيجة ولكن انظروا  عليه 
 ترون أن أعماله تأتي بالنتائج حتَّ بعد مرور عدة قرون. إلى رسول الله 

 :)القلم وَإنَِّكَ لَعَلى خُلُقٍّ عَظِيمٍّ وهو:  خر عنه : نخبركم بشيء آثم قال 
، لو قلت للمجنون إنك مجنون للطمك، ولكن العاقل يصبر، فلو حسبك هؤلاء (5

الناس مجنونا لما قالوا لك ذلك في مجلسك بل قالوه باقين بعيدا عنك. فما داموا 
ليل على ذلك يسمونك مجنونا في وجهك فهذا دليل على أنك لست مجنونا. والد

للذين سيأتون في المستقبل هو أنه يأمر أتباعه أن يلتزموا الصمت مقابل الذين 
يسمونه مجنونا. فهل من مجنون لا يكتفي فقط بكبت ثورته مقابل الذين يسمونه 
مجنونا بل ينصح أيضا أجيالا قادمة ألا يعاملوا المعارضين بسوء؟ ثم يقول الله تعالى: 

 ْبِأيَيِّكُمُ الْمَفْتُونُ  *صِرُونَ فَسَتُ بْصِرُ وَيُ ب في هذا الدليل بينَّ الله (7-6 :)القلم ،
فيحرز نجاحا بعد نجاح  تعالى أن نصرة الله لا تحالف المجنون، أما محمد رسول الله 

ه مجنونا؟   بنصرة الله، فكيف يمكن عدُّ
 الاعتراض الثاني

لقد أثير الاعتراض الثانِ حين رأى المعارضون أن العقلاء بدأوا يسمونهم أنفسهم 
مجنونا. عندما رأوا أن الذي يسمونه مجنونا لم يقتل  مجانين على تسميتهم النبي 



 195 

روا أن يخترعوا أمرا آخر  أحدا ولم يضرب أحدا بل أبدى أخلاقا سامية جدا، فكَّ
غاث أحلام. فيقول الله تعالى في ذكر اعتراضهم: فقالوا إنه أعلن ما أعلن نتيجة أض

 ٍّبَلْ قاَلُوا أَضْغَاثُ أَحْلَام أي أن كلامه مبني على أضغاث أحلام (6 :)الأنبياء ،
يراها، وإلا فهو رجل طيب بحد ذاته ويتحقق بعض مما يقول ولكنه يرى بعض 

 الأمور السيئة حسنةً. 
 حال الجنون يحدث الخلل في الفرق بين الجنون وأضغاث الأحلام هو أن في

الدماغ في اليقظة، أما في حال أضغاث أحلام يحدث الخلل في الدماغ أثناء النوم. 
فقالوا بأن المراد من الجنون  لما كان المعارضون يرون أنه لا عيب في سلوك النبي 

لك ليس الجنون الظاهري، بل هو يرى في المنام أمورا كهذه. فردّ القرآن الكريم على ذ
، الذين يرون (11 :)الأنبياء لَقَدْ أنَْ زلَْنَا إلِيَْكُمْ كِتَابًا فِيهِ ذكِْركُُمْ أفََلَا تَ عْقِلُونَ قائلا: 

أضغاث أحلام هل تشمل أحلامهم أسباب التقدم القومي؟ أضغاث الأحلام تسفر 
ل عن نتائج مشتتة. بينما قد أنُزل عليه كتاب هو مدعاة لعزتكم وشرفكم. فهل الخل

الدماغي يفوز بمثل هذا التعليم؟ أنتم تحسبون أنفسكم عقلاء، أفلا تعقلون هذا 
 الأمر البسيط أيضا؟ 

 الاعتراض الثالث

. من معانِ السحر الكذبُ أيضا. ولكن (5 :)ص هَذَا سَاحِرٌ قال بعضهم: 
كذابا بوجه عام أيضا، لذا فلو كان معنى السحر الكذب   المعارضين سّموا النبي 

سيكون الرد عليه منفصلا. معنى السحر الثانِ هو أن يتراءى الشيء في شكله 
وَإِنْ يَ رَوْا الظاهري مختلفا عما هو عليه في الباطن. يقول الله تعالى رداا على ذلك: 

 (، أي كلما يرون من محمد )(3 :لقمر)ا آَيةًَ يُ عْرِضُوا وَيَ قُولُوا سِحْرٌ مُسْتَمِرٌ 
معجزة يعرضون ويقولون نفهم هذه الأمور جيدا، هذا سحر قديم. ثم يقول تعالى: 

 ُحِكْمَةٌ بَالغَِةٌ فَمَا تُ غْنِ النُّذُر أي في القرآن حكمة بالغة، وفيه (6 :)القمر ،
ا. معنى السحر أن يُمسخ الظاهر ويبقى الباطن  مضامين من شأنها أن تحدث تغيرُّ



 196 

مستقلا، ولكن تأثير القرآن هو أنه يغيّر القلوب بدلا من الظاهر، لذا لا يمكن 
تسميته سحرا. هذه حكمة بالغة تؤثر إلى أبعاد شاسعة، وتؤثر في العواطف والأفكار 

 لداخلية ولكن هذا الإنذار لا ينفع هؤلاء الناس. ا
 الاعتراض الرابع

قال بعض إنه لا يبدو ساحرا بل هو مسحور دون شك. أي هو رجل طيب في 
وَقاَلَ حد ذاته ولكن سحره أحدٌ لذلك يقول مثل هذا الكلام، فيقول الله تعالى: 

، يقولون إن المسلمين يتبعون (9 :)الفرقان راًالظَّالِمُونَ إِنْ تَ تَّبِعُونَ إِلاَّ رَجُلًا مَسْحُو 
رجلا مسحورا، وقد سحره أحد ففقدَ صوابه. لقد سبق هذه الآيةَ طلبُ المعترضين 

إن الملائكة تن زل وتْب الكنوز )المراد من  بنزول الملائكة. عندما قال النبي 
ه يرى الملائكة الملائكة هو الإلهام، ومن الكنوز معارف القرآن( قال المعارضون: إن

لأنه مسحور، بينما لا نرى الملائكة ولا نرى الكنوز، ولكنه يقول إن الملائكة تن زل 
عليه ويتلقى الكنوزَ. متَّ تلقّاها؟ بل هذا تأثير السحر عليه إذ يقول مثل هذا 

وَقاَلَ الَّذِينَ لَا الكلام. فيقول الله تعالى ردا على عدة اعتراضات من هذا القبيل: 
نَا الْمَلَائِكَةُ أوَْ نَ رَى ربَ َّنَا لَقَدِ اسْتَكْبَروُا في أنَْ فُسِهِمْ وَعَتَ وْ يَ رْ  ا جُونَ لقَِاءَنَا لَوْلَا أنُْزلَِ عَلَي ْ

يَ وْمَ يَ رَوْنَ الْمَلَائِكَةَ لَا بُشْرَى يَ وْمَئِذٍّ للِْمُجْرمِِيَن وَيَ قُولُونَ حِجْراً مَحْجُوراً  *عُتُ واا كَبِيراً 
ثوُراً وَقَدِ  * أَصْحَابُ الْجنََّةِ يَ وْمَئِذٍّ خَيْرٌ  *مْنَا إِلَى مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلٍّ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءً مَن ْ

مَاءُ بِالْغَمَامِ وَنُ زّلَِ الْمَلَائِكَةُ تَ نْزيِلًا  *مُسْتَ قَراا وَأَحْسَنُ مَقِيلًا  قُ السَّ الْمُلْكُ  *وَيَ وْمَ تَشَقَّ
، أي (27-22 :)الفرقان  للِرَّحْمَنِ وكََانَ يَ وْمًا عَلَى الْكَافِريِنَ عَسِيراًيَ وْمَئِذٍّ الحَْقُّ 

يقول الأغبياء إنه مسحور، ويأتون عليه بدليل أنهم لماذا لا يرون الملائكة ولا الكنوز؟ 
 ُنَا الْمَلَائِكَة ، لماذا لا تن زل علينا الملائكة وهو يدّعي نزولها عليه؟ لَوْلَا أنُْزلَِ عَلَي ْ
أوَْ نَ رَى ربَ َّنَا هو يقول إنه يرى ربه فلماذا لا نراه نحن؟ يزعم هؤلاء الجهلاء أن ،

هذه الأشياء ليست موجودة ومَن ادّعى وجودها فهو مسحور. ولكنهم لا ينظرون 
يَ وْمَ  *عَتَ وْا عُتُ واا كَبِيراً ثلهم؟ إلى أنفسهم، هل يمكن أن يرى اَلله أناسٌ نجسون م



197

... سوف يرون الملائكة ولكن بأسلوب يَ رَوْنَ الْمَلَائِكَةَ لَا بُشْرَى يَ وْمَئِذٍّ للِْمُجْرمِِينَ 
آخر، أي عندما يرونهم يقولون متحسّرين: ليتنا لم نرهم. لن ينال المجرمون يومذاك 

وا عنا. يقول الله تعالى بأنهم يرون اللهَ بشارة من الملائكة فيقولون قلقين أن ابتعد
وَقَدِمْنَا إِلَى مَا عَمِلُوا مِنْ أيضا على المنوال نفسه، ولكن ليس لينعِم عليهم، بل: 

ثوُراً ، أي سيفحص أعمالهم ليبيدهم وسيذروا (24 :)الفرقان عَمَلٍّ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءً مَن ْ
وسرور للذين يقولون عنهم بأنهم يتبعون حكومتهم ذروا. ويكون هذا اليوم يوم فرحة 

 :)الفرقان أَصْحَابُ الْجنََّةِ يَ وْمَئِذٍّ خَيْرٌ مُسْتَ قَراا وَأَحْسَنُ مَقِيلًا رجلا مسحورا: 
قُ تفصيله وقال:  . أي أنهم يبُوّأون مقاما أحسن ومريحا، ثم بيّن (25 وَيَ وْمَ تَشَقَّ

مَاءُ بِالْغَمَامِ وَنُ زّلَِ الْمَ  ، أي ين زل المطر من السماء (26 :)الفرقان لَائِكَةُ تَ نْزيِلًا السَّ
 . الْمُلْكُ يَ وْمَئِذٍّ الحَْقُّ للِرَّحْمَنِ وكََانَ يَ وْمًا عَلَى وين زل الملائكة كما نزلوا يوم بدرٍّ

. في ذلك اليوم تباد حكومة مكة ويوهب الُحكم (27 :)الفرقان الْكَافِريِنَ عَسِيراً
. ويوم فتح مكة يكون يوما صعبا جدا على الكافرين. الله لمحمد رسول 

وَقاَلَ الرَّسُولُ يًَّ رَبِّ إِنَّ قَ وْمِي اتَََّّذُوا هَذَا الْقُرْآَنَ عنها:  أما الكنوز فقال 
، أي يًّ ربّ كان بإمكانهم أن يعترضوا بشأن الحكومة إن (31 :)الفرقانمَهْجُوراً

لم يروها، ويعترضوا عن الكنوز إن لم يروها، ويعترضوا عن الملائكة إن لم يروهم، ولكن 
كيف جاز لهم الاعتراض على القرآن بعد أن رأوه بأم أعينهم؟ ولكن من المؤسف 

 ن ممكنا أن يروه. حقا أنهم أنكروا هذا الكن ز العظيم والثمين، مع أنه كا
مسحورا. فقد  لقد ورد في سورة الإسراء أيضا أن المعارضين سّموا رسول الله 

، وجاء بعد هذه الآية (48 :)الإسراء إِنْ تَ تَّبِعُونَ إِلاَّ رَجُلًا مَسْحُوراًجاء فيها: 
وكذلك بعد الآية المماثلة من سورة الفرقان:   الْأَمْثاَلَ انْظرُْ كَيْفَ ضَربَوُا لَكَ فورا،

فَلَا يَسْتَطِيعُونَ سَبِيلًا  ، مع أنهم يبذلون جُلّ مساعيهم في (10 :)الفرقان فَضَلُّوا
سبيل دحض كلام جاء به، وتكاد نفوسهم تزهق نتيجة خيبة آمالهم وفشلهم، ومع 
ذلك يقولون إنه مسحور. فإذا كان الأمر كذلك فلماذا عجزوا عن مبارزة هذا 



الشخص الضعيف. المسحور يكون تابعا للآخرين، بينما هو يجعل الآخرين يتبعونه، 
 وجميع الناس الآخرين عاجزون مقابله. 

أقول بأسف شديد إن المسلمين أيضا اشتركوا مع الكفار في هذا الاعتراض، 
العياذ بالله، وبقي تأثيره عليه إلى مدة ، و وقالوا إن اليهود سحروا مرة رسول الله 

طويلة. وقد جرّوا في هذا الموضوع الإمامَ البخاري أيضا مع أنهم يقرأون بكل وضوح 
. فإذا كان الناس (68 :)المائدة يَ عْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ وَاُلله في القرآن الكريم: 

رسولِ الله  سحر على النَّاسِيَ عْصِمُفكيف صحّ قوله تعالى:  قادرين مِنَ ؟ كَ
ناهيك عن رسول إننا نرى أنه لا يسع أحدا أن يسحر حتى خدام رسول الله 

شخص لأحد الأحمديين قائلا: أنا بارع جدا في ال مِ  حكى مرةالله. وذات سْمَريةّ،
أُ أن الناس،ؤَأردت أمام بها على المرزا المحترم وأجعله يتصرف بتصرفات غريبة ثرِّ

مجلسه واضعا هذه الفكرة في البال، وبدأت أركّز عليه ولكنه إلى ظلفذهبتُ
بك وسعيتُيحاور الناس كلها ل سكينة وهدوء ولم يقع عليه أيّ تأثير حتى بذلتُ قوتي

ذلك رأيتُ وحين علي، الهجوم على موشك أسدا كأن شعرت ولكني فيه أأُثر أن
هربتُ من هناك مذعورا. 

رسالة  ثم بعد وصوله إلى لاهور بعث هذا الشخص إلى المسيح الموعود 
بيُر. فقال له أحد: كيف علمتَ أنه ولي الله، قال فيها: إني موقن بأنك ولي الله الك

ألا يمكن أن يكون هو أقوى منك في مجال المسمرية؟ قال: لا بدّ لمن يمارس المسمرية 
كان يتحدث مع الناس، لذا لا   أن يركّز على ضحيته ملتزما الصمتَ، ولكنه 

يمكن أن يكون ممن يمارسون المسمرية. 
 الاعتراض الخامس 

 اء   أون بأنب   ان يتنب   لوم أن الكه  ن. ومع كاه  ر أنه    اض آختر   اك اع   كان هن
وَلَا بِقَوْلِ مستقبلية نظرا إلى بعض العلامات. يقول الله تعالى في القرآن الكريم: 

198



 199 

رُونَ  ا ولكن كلامك ، أي يحسبك الناس كاهن(43 :)الحاقة كَاهِنٍّ قلَِيلًا مَا تَذكََّ
 ليس كذلك، ولكنهم لا يتذكرون قط.

في القرآن الكريم  الغريب في الأمر أن كلمة "مسحور" جاءت بحق النبي 
انْظرُْ كَيْفَ ضَربَوُا لَكَ الْأَمْثاَلَ فَضَلُّوا فَلَا يَسْتَطِيعُونَ مرتين، وجاءت بعدها آية: 

ة "كاهن" أيضا مرتين، (، وجاءت كلم10، الفرقان: 49 :)الإسراء سَبِيلًا 
وجاءت مصحوبة ب  "ذكر"، فيتبين من ذلك أن الكاهن والمذكِّر ضدان. فجاء في 

، أي (30: )الطور فَذكَِّرْ فَمَا أنَْتَ بنِِعْمَةِ ربَِّكَ بِكَاهِنٍّ وَلَا مَجْنُونٍّ سورة الطور: 
أن الكاهن لا يمكن أن يكون مذكِّرا، والمذكِّر لا يمكن أن يكون كاهنا. والسبب 
وراء ذلك أن كلمة الكاهن تُطلَق على أناس عنيدين ومنجمين وحمقى يسردون 

ينبئ بأخبار الغيب  أخبار الغيب نظرا إلى بعض العلامات. ولما كان رسول الله 
قول الله تعالى إن أخبار الكهان والمنجمين لذا كان بعض الحمقى يسمونه كاهنا. ي

فهي تحمل جانب التذكير، وتتعلق بإصلاح  تكون أخبارا محضة، أما أخباره 
النفس وإصلاح القوم، فكيف يمكن أن يكون كاهنا. إن أخبار الكهان تكون مثلما 
ذكُر عن المولوي برهان الدين الجهلمي. وبيانه أن المولوي برهان الدين ذات مرة 
أظهر لمنجم يده وهو جالس خلف ستار. فحسبه المنجم امرأة وبدأ يحدِّثه عن 
الزوج، وعندما أخرج المنجم ما في جعبته أمسك المولوي برهان الدين يده وقدّم 

 لحيته أمامه، فهرب المنجم من فوره ولم يرجع إلى تلك الحارة بعد ذلك. 
ن فلانا سيُرزق بابن، باختصار، إن أخبار الكهان تكون أخبارا محضة مثل أ

ويموت فلانٌ.. فهي لا تُظهر قدرة الله تعالى. أما الأخبار التي ينبئ بها محمد رسول 
فلا يمكن تصنيفها في قائمة أخبار المنجمين، بل هي تزيد المرء إيمانا وتُظهر  الله 

قدرة الله وجلاله. يقول الرسول إنه جاء من الله، ومن يتصدى له يفشل وتَّيب 
ه، ومن يؤمن به ينتصر. ولكن لا يسع كاهنا أن يقول ذلك. يقول الله تعالى: آمال



 200 

 َرُون . لقد فقدَ القائلون بذلك صوابهم لدرجة أنهم وَلَا بِقَوْلِ كَاهِنٍّ قلَِيلًا مَا تَذكََّ
 يسمعون هذا القدر من النبوءات التي تُظهر قدرة الله وجبروته، ومع ذلك لا يتّعظون. 

فَلَا أقُْسِمُ بماَ تُ بْصِرُونَ الى في الرد الثانِ على الاعتراض المذكور: ويقول الله تع
 *وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِرٍّ قلَِيلًا مَا تُ ؤْمِنُونَ  *إنَِّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍّ كَريمٍّ  *وَمَا لَا تُ بْصِرُونَ  *

رُونَ  نَا بَ عْضَ  *رَبِّ الْعَالَمِيَن تَ نْزيِلٌ مِنْ  *وَلَا بِقَوْلِ كَاهِنٍّ قلَِيلًا مَا تَذكََّ وَلَوْ تَ قَوَّلَ عَلَي ْ
فَمَا مِنْكُمْ مِنْ أَحَدٍّ عَنْهُ * ثُمَّ لَقَطعَْنَا مِنْهُ الْوَتِيَن  *لَأَخَذْنَا مِنْهُ بِالْيَمِيِن  *الْأَقاَويِلِ 

... أي أن ظروفه الظاهرية والباطنية أيضا تشهد أن (48-39 :)الحاقة حَاجِزيِنَ 
القرآن كلام رسول كريم. من حيث الظروف الظاهرية يشترك الكهان والشعراء  هذا

في أمر واحد، أي أن الشاعر يبدي العواطف بشدة وبعد بيان كل شيء يمد يده 
متسولا، والكاهن أيضا يتسول ببيان الأخبار. ويقول الله تعالى بأن هذا الرسول 

  كريم ينفق من عنده بينما الكاهن يسأل الآخرين.
، بل دُحضت لا يظننّ أحد هنا أن القرآن الكريم عُدّ هنا كلام رسول الله 

هذه الشبهة بإيراد كلمة "رسول" وقال بأن القرآن ليس كلام الرسول لأن الرسول 
( شيئا من عنده لكان ذلك من ينقل رسالة غيره، وإذا قال محمد )رسول الله 

 كلامه، ولكنه رسول فقط. 
أن الكاهن ينسب أخباره إلى علمه، ويقول إنه عثر عليها  والدليل الثالث هو

بواسطة علم الجفر والرمل والأزلام والأرقام وغيرها، ولا ينسب أخباره إلى الله تعالى، 
تَ نْزيِلٌ أما هذا الرسول فيقول إنه يتلقى الكلام من الله ثم ينقله، ويقول عن كلامه: 

 . مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ 
يضا هنا أن الكاهن لا يعاقَب على سرده مثل هذا الكلام لأنه لا لقد بيّن أ

يتقوّل على الله بل يقوله من عنده، ولكن الرسول يقول إنه يسرد ما يتلقاه من الله، 
ليس كاهنا بل هو رسول الله الصادقُ،  ولو كذب لُأهلك فورا. فهذا الرسول 

ن قلتم إنه يكتم كهانته بهذه الطريقة والكلام الذي نزل عليه إنما أنزله الله تعالى. وإ



 201 

فاعلموا أن الذي يفعل ذلك قصدا لا يمكن أن يجتنب العقاب أبدا. ولو نسب هذا 
الشخص إلهاما كاذبا إلينا، ولو واحدا، لأخذناه باليمين وقطعنا منه الوتين، وما 

 كان لأحد منكم أن ينقذه من عذابنا. 
 الاعتراض السادس 

وَ أنه شاعر كما جاء في سورة الأنبياء:  وقد اعتُرض على النبي  لْ هُ بَ
رٌ  اعِ أي أنه يؤثر في الناس بكلام فصيح، فردّ الله على هذا الاعتراض في  شَ

ا سورة يس وقال:  رَ وَمَ عْ اهُ الشِّ نَ لَّمْ ا عَ بَغِيوَمَ نٌ  يَ ن ْ رْآَ رٌ وَقُ  لاَّ ذِكْ وَ إِ نْ هُ هُ إِ لَ
يٌن  بِ نْ  *مُ يُِ  ريِنَ ل افِ كَ ى الْ لَ وْلُ عَ قَ قَّ الْ ياا وَيحَِ انَ حَ نْ كَ رَ مَ ..  (71-70 :)يس ذِ

نُزل عليه هذا الذكر والقرآن المبين لينذر الذين فيهم حياة روحانية ولتتم  أي قد أ
 الحجة على الكافرين. 

لقد بيّن الله تعالى هنا أن: أولا، القرآن ليس شعرا بل الحق أن هؤلاء الناس 
فقدوا صوابهم إذ يحسبون النثر شعرا. ثانيا: إن قيل بأنهم يحسبونه شعرا بالمعنى 

لأن الشعر هو ما يأتي من الداخل إلى الخارج، والشعر يسمى شعرا لأنه  -المجازي
بَغِي لَهُ ا بقوله: فقد ردّ الله على هذ -يثير المشاعر ، أي لا يليق بمرتبته وَمَا يَ ن ْ

أن يقول مثل هذا الكلام. الشاعر يحب أن يذاع اسمه، ولكن أمعنوا النظر في 
أي أنا بشر مثلكم. الشاعر يمدح الذين  مِثْ لُكُمْ كلها فهو يقول:   حياته 

شيئا. إذن،  يتوقع منهم شيئا، ولكن هذا الرسول يقول: لا أريد منكم ولا أسألكم
لا مجانسة بين الشعر والكلام الذي جاء به. ثالثا: هذا الكلام ذِكْرٌ بينما الشعر 
لا يكون ذِكرا بل الشاعر يثير المشاعر والعواطف الباطنية ويذكر الشهوة والشغف 
في الجمال. ولكن هذا الذكر يشجب هذه الأمور كلها. رابعا: هذا الكلام يوقظ 

نقذ من السيئات أصحابَ الفطرة السليمة، ويتُم الحجة محاسن عظمى للفطرة وي
على من كان من الميتين، بينما الشاعر يثير المشاعر البهيمية. فلا يمكن تسمية 

 هذا الكلام شعرا ولو مجازا. 



 202 

 الاعتراض السابع

مُُ الذّكِْرَى وَقَدْ الاعتراض السابع هو أنه معلَّمٌ، فيقول الله تعالى:  أَنَّّ لَه
عَلَّمٌ مَجْنُونٌ  *جَاءَهُمْ رَسُولٌ مُبِيٌن  ، (15-14 :)الدخان ثُمَّ تَ وَلَّوْا عَنْهُ وَقَالُوا مُ

أنّّ لهؤلاء الأغبياء أن يتذكروا مع أنه جاءهم رسول يبين معارف عليا.. يقولون 
وأجداده وهو يحكي الكلام  إنه غبي لدرجة أن الناس يخبرونه ما يخالف دين آبائه

 نفسه للآخرين. 
ولم يخترعه من  كان ولا يزال بعض الناس يعترضون أن القرآن لم ين زل عليه 

( أن عنده بل علَّمهُ إيًّه شخص آخر. فقال أهل مكة: كيف يروق لمحمد )
ويثني على أنبياء قوم آخرين، فلا شك  -مع كونه من مكة-يشجب أوثان قومه 

في القرآن الكريم  يعلّمه هذه الأمور. كلما سمعوا مديح موسى  أن أحدا آخر
مه.  قالوا لعلّ يهوديًّ علّمه، وإذا سمعوا ثناءً على عيسى  قالوا إن نصرانيا علّ

وفي ذلك كانوا يجدون تأييدا على موقفهم لأن أحداث الأنبياء السابقين أيضا 
ه الآية بمعناها الحقيقي، بل مذكورة في القرآن الكريم. لم ترد كلمة مجنون في هذ

هذا كلام قيل في حالة الغضب لأنه لا يمكن أن تجتمع صفتا المعلَّم والمجنون في 
شخص واحد. فالمراد هنا هو أنه غبي ولا يدرك أن الناس يعلّمونه أمورا تَّالف 

 أهل دينه وقومه. 
النحل:  لقد وردت هذه الفكرة في آيتين في القرآن الكريم، فمثلا جاء في سورة

 قُلْ نَ زَّلهَُ رُوحُ الْقُدُسِ مِنْ ربَِّكَ بِالحَْقِّ ليُِ ثَ بِّتَ الَّذِينَ آَمَنُوا وَهُدًى وَبُشْرَى للِْمُسْلِمِيَن
اَ يُ عَلِّمُهُ بَشَرٌ لِسَانُ الَّذِي يُ لْحِدُونَ إلِيَْهِ أعَْجَمِيٌّ وَهَذَا  * مُْ يَ قُولوُنَ إِنمَّ وَلَقَدْ نَ عْلَمُ أنهَّ

( قل للمعارضين إن ، أي يًّ محمد )(104-103 :)النحل لِسَانٌ عَرَبٌِّ مُبِينٌ 
 ؛أعَْجَمِيّ من ربك... القرآن الكريم أنزله روح القدس، وفيه جميع أنواع الحقائق 

الأعجمي مَن ليس عربيا أو إذا كان عربيا فلا يكون قادرا على أن يعبّر على ما يرام 
عما يضمره قلبه. ولكن هذا الكلام عربِ وليس عربيا عاديًّ بل عربِ مبين. وقال 



 203 

تَراَهُ وَأعََانهَُ عَلَيْهِ قَ وْمٌ وَقاَلَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلاَّ إِفْكٌ افْ الله تعالى في آية أخرى: 
وَقاَلوُا أَسَاطِيُر الْأَوَّلِيَن اكْتَ تَ بَ هَا فَهِيَ تُملَْى عَلَيْهِ بُكْرةًَ  *آَخَرُونَ فَ قَدْ جَاءُوا ظلُْمًا وَزُوراً 

مَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إنَِّهُ كَ  *وَأَصِيلًا  رَّ في السَّ  انَ غَفُوراً رَحِيمًاقُلْ أنَْ زلََهُ الَّذِي يَ عْلَمُ السِّ
أي هناك جماعتان بحسب زعمهم،  وَقاَلُوا أَسَاطِيُر الْأَوَّلِينَ .. (7-5 :)الفرقان

 . إحداهما تدوّن المضمون والأخرى تكتب له 
لقد اشترك في هذه الأيًّم المسيحيون أيضا في هذا الاعتراض فيقول كبار مؤلفيهم 

وب في كتب النصارى واليهود، وكان ( ما هو مكتمتلذذين: لم يعرف محمد )
النصارى واليهود هم الذين جمعوا له هذه الحكايًّت. فما دام هذا الاعتراض يثار في 

 هذه الأيًّم أيضا وتعُلَّق عليه أهميةٌ كبيرة، لذا سأرد عليه بشيء من التفصيل. 
اَ يُ عَلِّمُهُ بَشَرٌ يقول المفسرون إن المراد من البشر في:  هو "جبر" عبد  إِنمَّ

وكان عبدا لعامر بن الحضرمي، وكان قد درس التوراة والإنجيل. عندما  1رومي
يجلس عنده، فاعترض الناس على ذلك. وفي  بدأ الناس يؤذون النبيَّ كان 

روايًّت أخرى جاء قول الفراّء والزجاج إن عبدا لحويطب بن عبد العزّى اسمه 
ابقة، ثم أصبح مسلما مخلصا فيما بعد "عائش" أو "يعيش" كان يقرأ الكتب الس

. فكان الناس يذكرون اسمه بشأن الاعتراض المذكور وكان يحضر مجلس النبي 
ون في أبِ فُكهية  -اسمه "يسار"  -آنفا. يقول مقاتل وجُبير إن الناس كانوا يشكّ

وأخرج آدم بن أبِ إيًّس والبيهقي الذي كان يهوديًّ وعبدا لسيدة في مكة. 
عبد الله بن مسلم الحضرمي قال: كان لنا عبدان نصرانيان من أهل وجماعة عن 

وكانا يصنعان السيوف بمكة وكانا  "جبر" والآخر "يسار" اسم أحدهماعين التمر 
وهما يقرءان فيقف ويستمع فقال المشركون:  فربما مر بهما النبي  ،يقرآن الإنجيل

فقال  م محمدا ا إنك تعلّ إنما يتعلم منهما، وفي بعض الروايًّت أنه قيل لأحدهم
 . منيلا بل هو يعلّ 

                                                 
 "الإصابة، لابن حجر"، الجزء الأول، حرف الجيم: جبر مولى عامر بن الحضرمي 1



204

وعن ابن عباس رضي الله تعالى عنهما أنه قال: كان بمكة غلام أعجمي لبعض 
مه الإسلام فقالت قريش: هذا يعلم يعل    قريش يقال له بلعام وكان رسول الله 

1.محمدا عليه الصلاة والسلام

يرى. ما دام لا يعُثر على  يقول المؤرخون المسيحيون: لعله  تعل م من الراهب بَح
اسم بَيرى في كتب التاريخ للمسيحيين لذا كانوا في البداية يرفضون حتى اسمه، 
ولكن بدأوا الآن يعترفون به بسبب رواية أوردها المسعودي، ويستفيدون منها من 

م أجل الاعتراض. تقول هذه الرواية إن المسيحيين كانوا يسمون بَيرى باس
وهذا الاسم مذكور في كتب المسيحيين. فيقولون الآن بأن  (Sergius)"سرجيوس" 

. ولكن المستشرق ، والعياذ باللهودو ن القرآنص تعل م من هذا الشخ رسول الله 
يرفض هذه الفكرة ويقول إن سفر بَيرى إلى مكة ليس ثابتا، وإن (Sale)"سيل" 

تعل م القرآن من بَيرى في أيام شبابه قبل إعلانه بالنبوة غير  الزعم أن رسول الله 
 معقول، إلا أنه من الممكن أن يكون قد تعل م منه شيئا عن المسيحية. 

يقول القسيس "ويري" مظهرا سروره بهذه الروايات: إن هذه الرواية مروية بكثرة 
بعض النصارى  ولا تترك مجالا للشك في أن -وإن كان هناك اختلاف في الأسماء-

( وأنه استفاد من الحديث معهم بوجه خاص، وأن واليهود كانوا يأتون محمدا )
الضعف في الجواب يدل على أن وراء الأكمة ما وراءها، وإلا ما معنى الجواب القائل 
إن لسان الذي يعل مه أعجمي، إذ يمكن أن يصوغ الأعجمي جملا مكسرة في لغته 

غة العربية. )يقدم ويري تأييدا لموقفه هذا مستشرقا ( صبثم يضفي عليها محمد )
اسمه آرنولد أيضا( ويقول:

تفسير روح المعاني.   1

“It is because of this that we do not hesitate to reiterate that old 

change of deliberate imposture.2

2 A comprehensive commentary on the Quran by the Rev. E.M Wherry M. A 
Vol III P.47 Published in London 1896.  



 205 

( قد افترى الكذب لا نشعر بأدنى تردد عند إعادة تهمتنا القديمة أن محمدا )
 عمدا. 

يمكن أن يعُرف مما ذكُر آنفًا أن كفار مكة كانوا يعلّقون على هذا الاعتراض 
 أهمية غير عادية، وأن ورثتهم المسيحيين قد أبقوها قائمة إلى الآن. 

أولا سأتناول اعتراضات المسيحيين، وأقدم في الجواب شخصا يحسبه النصارى 
معه، وهو يُُرج الشياطين أن للشيطان علاقة  ابن الله. لقد اعتُرض على المسيح 

وكََانَ يُُْرجُِ شَيْطاَنًً، وكََانَ ذلِكَ أَخْرَسَ. فَ لَمَّا أُخْرجَِ الشَّيْطاَنُ بمساعدته، فقد ورد: "
هُمْ فَ قَالوُا: ببَِ عْلَزبَوُلَ رئَيِسِ الشَّيَاطِيِن  تَكَلَّمَ الَأخْرَسُ، فَ تَ عَجَّبَ الْجمُُوعُ. وَأمََّا قَ وْمٌ مِن ْ

الشَّيَاطِيَن. وَآخَرُونَ طلََبُوا مِنْهُ آيةًَ مِنَ السَّمَاءِ يَُُربِّوُنهَُ. فَ عَلِمَ أفَْكَارَهُمْ، وَقاَلَ  يُُْرجُِ 
قَسِمٍ عَلَى بَ يْتٍ يَسْقُطُ. فإَِنْ كَانَ  قَسِمَةٍ عَلَى ذَاتِهاَ تََْرَبُ، وَبَ يْتٍ مُن ْ لََمُْ:كُلُّ مَملَْكَةٍ مُن ْ

قَسِمُ عَلَى ذَاتهِِ، فَكَيْفَ تَ ثْ بُتُ مَملَْكَتُهُ؟ لأنََّكُمْ تَ قُولُونَ: إِنِّّ ببَِ عْلَزبَوُلَ الشَّيْطاَنُ أيَْضًا يَ ن ْ 
يلُ لوُقاَ   (18-14: 11أُخْرجُِ الشَّيَاطِيَن. )إِنِْْ

قانونً. فحين قيل إنه يُُرج شيطانً بمساعدة الشيطان  هنا قدّم المسيح 
قال: لماذا يُُرج الشيطان شيطانً؟ ففكروا الآن بحسب هذا القانون، هل يبدو 
القرآن من صنع يهودي أو نصرانّ؟ إذا كان من صنع نصرانّ فكيف كان ممكنا 

فيه ما أن يكون مليئا بما يفنّد المسيحية؟ وإذا كان من صُنع يهودي فكيف ورد 
يدحض اليهودية؟ أخبرونّ عن أي فرقة من فِرق المسيحية وسأبين لكم تفنيدها 
من القرآن. أخبرونّ عن فرقة من فِرق اليهودية إلا ودحضه موجود في القرآن. 
هل لأحد أن يظن أن مسيحيا أو يهوديا سيفند دينه؟ القرآن يفند المسيحية 

القرآن الكريم تستأصل شأفة المسيحية، كليا. لا نذهب بعيدا بل السورة الأولى في 
اقْ رَأْ بِِسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ  هي:  فالسورة الأولى التي نزلت على رسول الله 

نْسَانَ مِنْ عَلَقٍ  * عَلَّمَ  *الَّذِي عَلَّمَ بِِلْقَلَمِ  *اقْ رَأْ وَرَبُّكَ الْأَكْرَمُ * خَلَقَ الِْْ
نْسَانَ مَا لََْ يَ عْلَمْ  نْسَانَ لَيَطْغَى   *الِْْ إِنَّ إِلَى رَبِّكَ  *أَنْ رَآَهُ اسْتَ غْنََ * كَلاَّ إِنَّ الِْْ



 206 

هَى  *الرُّجْعَى   *أرََأيَْتَ إِنْ كَانَ عَلَى الَْدَُى  *عَبْدًا إِذَا صَلَّى  *أَرَأيَْتَ الَّذِي يَ ن ْ
بَ وَتَ وَلىَّ  *أَوْ أمََرَ بِِلت َّقْوَى  كَلاَّ لَئِنْ لََْ   *ألََْ يَ عْلَمْ بِأَنَّ اللَََّّ يَ رَى  *أَرَأيَْتَ إِنْ كَذَّ

تَهِ لَنَسْفَعَنْ بِِلنَّاصِيَةِ   *سَنَدْعُ الزَّبَِنيَِةَ  *فَ لْيَدْعُ نًَدِيهَُ  *نًَصِيَةٍ كَاذِبَةٍ خَاطِئَةٍ  *يَ ن ْ
 . (20-2 :)العلق كَلاَّ لَا تُطِعْهُ وَاسْجُدْ وَاقْتَرِبْ 

ففي هذه السورة التي هي الأولى نزولا دُحضت جميع مسائل المسيحية. الَجوم 
نْسَانَ مِنْ عَلَقٍ الأول على المسيحية هو:  . إن أساس المسيحية هو خَلَقَ الِْْ

على اعتقاد أن الْنسان مذنبٌ فطرةً، ولا يمكن أن يصبح صالحا نتيجة أعماله، 
لذي كان طاهرا ونزيها عن كل عيب وبذلك حمل ذنوب لذا صُلب المسيح ا

نْسَانَ مِنْ عَلَقٍ  :الناس وصار كبش فداء. يقول الله  أي حب  خَلَقَ الِْْ
الله تعالى مودعَ في فطرة الْنسان، وهو مجبول على العلاقة بِلله. وهكذا أبُطِل 

على أن  أول اعتقاد للمسيحية وقيل إن الكفارة ليست بشيء. الكفارة مبنية
الْنسان مذنب بينما الْسلام يبدأ من فكرة أن الْنسان صالح وقد أوُدعت 

 فطرته حبّ الله لا الذنب. 
، أي أن الصفات التي توجد اقْ رأَْ وَربَُّكَ الْأَكْرَمُ الرد الثانّ الذي قدمه الله هو: 

صفات أعلى منها. تقول المسيحية إنه ليست  في أشياء أخرى تتجلى في الله 
في الله صفة الرحم، فلا يستطيع أن يعفو عن مذنب، ولكن الْسلام يقول: ما دام 
الْنسان يستطيع أن يعفو عن المخطئ بحقه، ويتحلى بصفة العفو، فكيف لا يقدر 

دة بهذه الصفة؟ الحق أن هذه الصفة موجو  الله تعالى على ذلك؟ ولماذا لا يتحلى 
 في الله تعالى بوجه أتم وأكمل لأنه "الأكرم"، أي يفوق الجميع في الصفات الحسنة. 

نْسَانَ مَا لََْ يَ عْلَمْ الرد الثالث الذي قدمه الله هو:  . إن دعامة المسيحية عَلَّمَ الِْْ
الثالثةُ هي أن الشريعة لعنة، ولكن القرآن يقول إن في الشريعة أشياء لا يمكن 

يكتشفها بعقله. والناس لا يستطيعون أن يصوغوا أحكام الشريعة  للإنسان أن
 بسعيهم، لذا تأتي الشريعةُ. 



 207 

نْسَانَ ليََطْغَى الَجوم الرابع على المسيحية هو:   أَنْ رَآَهُ اسْتَ غْنََ * كَلاَّ إِنَّ الِْْ
أي أن الْنسان متمرد جدا إذ يقول إنه ليس بحاجة إلى شريعة الله وسيهيّئ لنفسه 

 أسباب هدايته، ولكن القائلين بذلك أغبياء جدا.
، أي لا تسمع لما يقوله كَلاَّ لَا تُطِعْهُ وَاسْجُدْ وَاقْتَرِبْ والرد الخامس هو: 

ألّا يطيع راهبا يعُدّ  لرسوله  هؤلاء الناس واعبد الله حق العبادة وأطعْه. فقال 
ن وسيلة النجاة والتقرب إلى الله هي الشريعة لعنة بل استمِرَّ في طاعة الله. أي بيّن أ

 أو الْسلام بتعبير آخر، وليس الْيمان بكفارة.  (السجود )أي الطاعة
فالسورة الأولى نزولا في القرآن الكريم دحضت المسيحية بِلأدلة. كذلك دُحضت 
المسيحية واليهودية في سورة الفاتحة. فهل لأحد أن يقبل أن النصارى واليهود كانوا 

إما أن يكون الراهب  ؛الأدلة ضد دينهم؟ ليس في الموضوع إلا خياران اثنانيهيئون 
المسيحي مؤمنا بدينه أو غير مؤمن به. فإذا كان مؤمنا به كان عليه أن يؤيد دينه 
بدلا من أن يقول ما يعارضه. أما إذا كان غير مؤمن به وكان يدرك أن ما توصّل 

إلى نفسه؟ كان عليه أن يؤلف الكتاب إليه الآن ذو شأن عظيم فلماذا لَ ينسبه 
 بِسمه دون أن يملي على غيره. 

والآن أتناول تلك الآيات والردود المذكورة فيها. يتبين من آيات في سورة النحل 
أن هؤلاء الناس اعترضوا أن شخصا آخر يعلِّمه. وردّ الله تعالى على ذلك فقال إن 

ول "ويري" إن هذا الجواب ذلك الشخص أعجمي بينما لغة القرآن عربية. يق
سخيف ويتبين منه أن وراء الأكمة ما وراءها. بل كان ذلك الشخص الأعجمي 

يحوله إلى العربية بعد ذلك. ولكن السؤال هو:  يصوغ المضمون وكان رسول الله 
هل بقية الردود القرآنية أيضا سخيفة؟ إذا كان كلام القرآن أرفع وأعلى فلا بد لكم 

ن هذا الجواب أيضا سيكون أعلى حتما وقد يكون فهمكم خطأ. من أن تفكروا أ
ثانيا: إذا كان هذا الجواب في غير محله فلماذا لَ يدحضه أهل مكة؟ ولماذا لَ يردّوا 
كما ردّ به "ويري"؟ إذ كانوا هم المعترضون بأنفسهم وكانوا يدركون معنَ اعتراضهم 



 208 

ذا الجواب لا يعني شيئا، ولكن لَ أكثر من ويري وغيره، فكان ممكنا أن يقولوا إن ه
يرد ولو في أضعف رواية أن أهل مكة قالوا إن هذا الجواب في غير محله. يتبين من 

 ذلك أنهم تلقوا جوابِ صحيحا ومفحما على اعتراضهم فلزموا الصمت. 
أما القول: ما معنَ السؤال والجواب أصلا؟ فجوابه أن الكفار لَ يطرحوا سؤالا 
واحدا بل سؤالين، وبسبب عدم فهمهم هذين السؤالين حسبوا الجواب القرآنّ في 
غير محله. أحد هذين السؤالين مذكور في سورة النحل والآخر مذكور في سورة 

ولكن القرآن  صا أعجميا يعلّمه الفرقان. ففي سورة النحل نقُل اعتراضهم أن شخ
 :)النحل لِسَانُ الَّذِي يُ لْحِدُونَ إلِيَْهِ أعَْجَمِي  الكريم لَ يذكر اسمه غير أنه قال: 

، هذا يعني أن المعارضين كانوا يحدّدون شخصا معينا، ويتبين أيضا أن ذلك (104
 الشخص كان معروفا وكان المسلمون أيضا يعرفون اسمه.

الفرقان تَتلف عن الآية المذكورة، وقيل فيها إن الكفار اعترضوا  إن آية سورة
وتبقى عنده ليل  دون ذكر اسم شخص معين وقالوا إن جماعة تعلّم رسول الله 

 نهار، وهو يملي على أنًس آخرين أحداثا تَبره بها هذه الجماعة. 
اعة إذن، الفرق واضح، إذ ذكُر في آية شخصٌ معيّن وفي آية أخرى ذكُرت جم

غير معينة. وفي آية ذكُر التعلُّم فقط وفي الثانية ذكُر أن جماعة تملي عليه. وفي آية 
ذكُر التعليم فقط وفي الأخرى ذكُر نقَلُ أساطير الأولين وأفكارهم، وفوق كل هذا 
جاء الرد في كلا الموضعين مختلفا. إذن، هذه الفروق واضحة لدرجة يمكن أن يدركها 

 كل شخص بسهولة. 
ادعاءه آمن به في البداية بعض العبيد الذين  لحق أنه عندما أعلن النبي ا

كانوا من قبل عبدة الأوثان أو نصارى أو يهودا. وكلما وجدوا فرصة صباحا أو 
وتعلّموا الدين مع الصحابة الآخرين، وصلّوا  مساء جاءوا إلى بيت النبي 

لاجتماع كان يعُقد أن هذا ا الصلوات. يتضح من حادث آمن نتيجته عمر 
من بيته نًويا الَجوم على  -قبل إسلامه- في بيت. ذات يوم خرج عمر 



 209 

. سأله أحد في الطريق: أين تقصد؟ قال: أقصد محمدا الذي صبأ. رسول الله 
: ما القصة؟ قال: لقد أسلمتْ أختك قال: انتبهْ إلى أهل بيتك أولا. قال 

إلى بيت أخته وطرق الباب. كان  وزوجها. بسماع هذا الكلام توجه عمر 
أحد الصحابة يعلّمهما القرآن آنذاك. عندما علموا أن الزائر هو عمر، أخفى 
الصحابي القرآن الكريم وواجهَ عمرَ أختُه وزوجُها وسألاه عما جاء به. قال عمر: 
أخبِرانّ ماذا كنتما تفعلان؟ وقد سمعتُ أنكما صبأتما. قالا: هذا ليس صحيحا، 

: قد سمعتُ بنفسي صوتكم وأنتم تقرأون شيئا. قال ذلك . قال عمر ولَ نصبأ
وهجم على زوج أخته. تدخّلت أخته ووقعت الضربة على رأسها وشُجَّ رأسها 
وسال منه الدم. فقالت بكل حماس: لقد أسلمنا وآمنا بِلله ورسوله فافعل ما 

رجلا شجاعا وعندما رأى أن ضربته وقعت على امرأة  شئتَ. كان عمر 
وهي أخته، ندم بشدة وقال: أريِني ما كنتم تقرأونه. قالت: إنك مشرك ونْس، 

وزال غضبه تماما ثم  فاذهب واغتسلْ أولا ثم نخبرك بِلموضوع. فاغتسل عمر 
فويا: بسماعها وقال ع قُرئت عليه آيات القرآن التي كانوا يقرأونها. رقّ قلبه 

أشهد ألا إله إلا الله وأشهد أن محمدا عبده ورسوله. عندها خرج الصحابي الذي 
: أين زعيمكم، أريد الذهاب إليه. قيل له إن كانً قد أخفياه، وقال عمر 

وبعض  إلى هناك وكان النبي  المسلمين يُتمعون في بيت كذا. ذهب عمر 
. سأل الصحابة: من  الصحابة موجودين وكان الباب مغلقا، فطرقه عمر

خائفين، ورأوا من  الطارق؟ قال: أنً عمر. ذكر الصحابةُ مجيء عمر للنبي 
: افتحوا الباب. وحين دخل فتحة الباب أن السيف معلّق في عنقه. قال النبي 

بقميصه وقال: ماذا وراءك يا عمر؟ قال: جئت لأدخل  أمسك النبي  عمر 
 بّر الصحابة أيضا على إثر ذلك بأعلى صوتهم. وك 1: الله أكبر،الْسلام. قال 

                                                 
 .السيرة النبوية لابن هشام؛ المجلد الثانّ، إسلام عمر بن الخطاب   1



 210 

إلى بيت منفصل  كان يدعو الصحابة   يتضح من هذا الحادث أن النبي 
لتعليمهم الدينَ. ولما كان يُلس مغلِقا الأبواب كيلا يعيث الكفار شرا لذا كان 

الكريم الاجتماع من هذا النوع أمرا غريبا للكفار، فكانوا يزعمون أنهم يدوّنون القرآن 
هنالك. ولما كانت في القرآن الكريم إشارة إلى بعض أحداث الأنبياء السابقين فزعم 
الكفار أن العبيد اليهود والنصارى يلقّنون المسلمين هذه الأمور والنبيُّ يمليها على 

افْتَراَهُ  وَقاَلَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلاَّ إِفْكٌ أصحابه. فردّ الله تعالى على ذلك قائلا: 
، أي أن اعتراضهم (5 :)الفرقان وَأعََانهَُ عَلَيْهِ قَ وْمٌ آَخَرُونَ فَ قَدْ جَاءُوا ظلُْمًا وَزُوراً

هذا خطأ وبِطل بِلبداهة ومبني على الظلم والزور لأنه هل يمكن للعبيد المسيحيين 
ينفعهم أن يفعلوا ما يعرّض دينهم للضحك والسخرية؟ ما حاجتهم إلى ذلك وماذا 

الاشتراك فيما لا ينفعهم ولا يُديهم شيئا وليعرِّضوا أنفسهم للضرب والْيذاء ليل 
نهار ويَُُرّوا على رمال حارقة؟ فالمعترضون اقترفوا ظلما وزورا بِعتراضهم على أنًس 

 مخلصين مثلهم، إذ من المستحيل تماما أن يُتلق أنًس مثلهم زورا كهذا.
هو أن ما تزعمونه أساطير قديمة فليس بِلأساطير   والرد الثانّ الذي قدمه الله

رَّ في بل أخبار وأنباء عن المستقبل، فيقول تعالى:  قُلْ أنَْ زلََهُ الَّذِي يَ عْلَمُ السِّ
، أي لا يسع بشرا أن يصوغ كلاما مثله، فهو (7 :)الفرقان السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ 

 إلا الله. مبني على أمور الغيب، والغيبَ لا يعلمه 
انظروا الآن إلى هذه الردود، فما أقواها وما أصوَبَها، وما أوهن فكرة ويري! وإذ 
ورد في هذه الآية أيضا اعتراض ذكُر في سورة النحل فلماذا لَ يرُدّ عليه هنا بما رُدّ به 
عليه هنالك؟ ما هو السبب يا ترُى أن يعُطى جوابٌ سخيف بحسب زعم ويري إذا 

سه قد ورد في سورة النحل؟ من كان يعرف جوابِ صائبا وقدّمه سلفا كان السؤال نف
فلماذا يقدّم جوابِ آخر تاركا جوابه السابق؟ إذن، هذا الجواب ليس لغوا بل هناك 
خلل في عقل المعترضين. الحقيقة أنه لَ يذُكر في سورة النحل أن شخصا آخر يصوغ 



 211 

مي لا يقدر على التعبير له مضمونً بل قيل إن الجهلاء يقولون عن شخص أعج
جيدا عما في قلبه وليس لديه إلمام بِلعربية إلا قليلا بأنه يعلّم محمدا رسول الله )إذ من 
معانّ الأعجمي من لا يقدر على التعبير جيدا عما في قلبه، وهذا المعنَ أيضا مذكور 

قول غيره  في المعاجم(. فردّ الله تعالى على ذلك قائلا بأن الْنسان يستطيع أن ينقل
بطريقتين، أولا: أن يفهم قصده ويبينه بكلماته هو. ثانيا: أن يحفظ كلماته عن ظهر 
غيب ويعيدها كما هي كالببغاء. فهذان هما أسلوبِن لنقل الكلام لا ثالث لَما. يقول 
الله تعالى إنكم تعرفون أن الذي تنسبون إليه هذا الأمر لا يستطيع أن يعبّر عما في 

 يرام، فما دام لا يستطيع أن يعبر عما يضمره قلبه فكيف يفهِّم النبيَّ قلبه على ما 
تلك المضامين فيذكرها بعد تحويلها إلى العربية؟ هذا هو الجواب على النصف الأول 
من الاعتراض. والْمكانية الثانية هي أن ينُقل قول القائل كما هو، ولكن هذا لَ يكن 

إذا أعُيد كلامه كما هو لكانت الْعادة بِلعبرية، ممكنا لأنه كان يتحدث بِلعبرية، و 
بل  -اللتين كُتب بهما الْنْيل والتوراة-ولكن القرآن الكريم ليس بِلعبرية أو اليونًنية 

هو بِلعربية. فعندما لا يكون ذلك الشخص قادرا على أن يعبرِّ عما في قلبه بِلعربية، 
 هذا الكتاب إليه؟ فكيف يمكن نسب  ؛ولا القرآنُ منقول من لغة أخرى

يُب التذكر أن ترجمة التوراة والْنْيل بِلعربية لَ تكن متوفرة إلى ذلك الوقت. 
وثابت من التاريخ أنه قد طلُب من بعض الصحابة أن يتعلّموا العبرية ليتمكنوا من 
دراسة التوراة والْنْيل. والدليل الثانّ على ذلك أن المفسرين ذكروا علوما كثيرة في 

 ولكن عندما يقتبسون من الكتاب المقدس يُطئون في الاقتباس. والسبب التفاسير
في ذلك أن الكتاب المقدس بِلعربية لَ يكن متوفرا، فكانوا يقتبسون بِلسماع من 

 هنا أو هناك فيخطئون. 
أنه:  -في صحيح البخاري -والدليل الثالث هو أنه قد جاء عن ورقة بن نوفل 

". وهذا يعني أن التوراة والْنْيل ما كانً متوفرين بِلعربية "كان يكتب الكتاب العبرانَّّ 



 212 

حينذاك. فلا بد أن ذلك الغلام )الأعجمي( كان يقرأ الْنْيل إما بِلعبرية أو 
 بِليونًنية، ولَ يكن قادرا على بيان مضمونه بِلعربية، وهكذا دُحض هذا الاعتراض. 

أن جبرا أسلم أخيرا،  -كما قال جبر: "بل هو يعلّمني"-يتضح من التاريخ 
وكشف عبد الله بن أبي سرح سرّ إسلامه للكفار فكانوا يؤذونه بشدة حتى أعتقه 

 بأداء المال. وحين سئل قال: لا أعلّمه بل هو يعلّمني.  النبي 
 الاعتراض الثامن

كان الاعتراض الثامن أن له علاقة مع الشيطان ويتلقى الكلام منه. صحيح أنه 
لَ ينُقل أيّ قول للكفار بشأن هذا الاعتراض ولكن توجد الْشارات إليه حتما، 

أيضا:  ، ويقول (211 :)الشعراء وَمَا تَ نَ زَّلَتْ بهِِ الشَّيَاطِينُ فيقول الله تعالى: 
 َانٍ رَجِيمٍ وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَيْط يتبين من هنا أن الكفار كانوا (26 :)التكوير .

يعترضون أن الشيطان ين زل عليه. من المؤسف حقا أن المسلمين قوَّوا هذا الاعتراض 
أكثر، وقد سلَّحوا به الكفار. وبيان ذلك أنهم يقولون بأن زعماء مكة جاؤوا ذات 

س من الدرجة الدنيا، أما كبار مجتمعين، وقالوا: يأتيك أنً مرة إلى رسول الله 
الناس فلا يسمعون لك. فلو ليّنتَ دينك قليلا لجئناك وجلسنا معك وسيأتيك أنًس 

في نفسه إنني لو فعلتُ ذلك لآمن بي كبار الناس.  آخرون أيضا. فقال النبي 
لقد استمتعتُ بما قاله "نولدكه" حول هذه الروايات، إذ قال: يبدو أن مخترعي هذه 

 ( غبيا مثلهم.ية كانوا يحسبون محمدا )الروا
أن يلينِّ الدين، وفي أثناء ذلك  -بحسب زعم القائلين- بِختصار، قرر النبي 

تَ وَالْعُزَّى وتلا في صلاته سورة النجم، وبعد الآيتين:  صلّى  وَمَنَاةَ  *أفََ رأَيَْ تُمُ اللاَّ
أجرى الشيطان على لسانه: "تلك الغرانيق العلى، وإن شفاعتهن  الثَّالثِةََ الْأُخْرَى

 لتُرتجى". معلوم أن هناك سجدة تلاوة في نهاية سورة النجم، فسجد رسول الله 
 ليّن دينَه وآمن بِلأصنام.  وسجد معه الكفار كلهم، لأنهم فهموا أن النبي 



 213 

ابن حجر إن  لقد وردت هذه الرواية بطرق كثيرة لدرجة أنْ يقول شخص مثل
هذه الرواية بحاجة إلى تأويل. مع أنه ثابت تاريُيا أنها موضوعة قطعا، وأستطيع أن 
أثبت أنها موضوعة تماما ولكني لن أخوض الآن في أيّ تأويل، بل أريد بيان ما يقوله 

 فعلا؟  القرآن الكريم فقط بهذا الشأن، وهل صدر ذلك عن النبي 
مسلم صالح وقد أعجبني كثيرا لدرجة أنني كلما وبهذه المناسبة أذكر قول رجل 

أقرأه أدعو لقائله. وهذا الرجل الصالح هو القاضي عياض، إذ قال: لا يتصرف 
بل تصرّف الشيطان على قلم المحدثين وجعلهم يكتبون هذه  الشيطان على النبي 

على  الرواية. أي إذا كان لا بد من قبول تصرّف الشيطان على أحد فلماذا لا نقبله
 ؟ المحدثين، ولماذا نقول إنه تصرّف على رسول الله 

قرأ العبارة المذكورة أيضا عند قراءته سورة  يقول بعض الأغبياء إن رسول الله 
النجم، فنزل جبريل وقال: ما هذا الذي فعلتَه؟ لَ آتِ بهذه العبارة بل أجراها 

وَمَا الله حزنه بقوله:  على ذلك كثيرا. فأزال الشيطان على لسانك، فحزن النبي 
ُ أرَْسَلْنَا مِنْ قَ بْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَلَا نَبيٍّ إِلاَّ إِذَا تَمنََّ ألَْقَى الشَّيْطاَنُ في أمُْنِيَّتِهِ فَ يَ نْسَخُ  اللََّّ

ُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ  ُ آَيَاتهِِ وَاللََّّ  .(53 :)الحج مَا يُ لْقِي الشَّيْطاَنُ ثُمَّ يُحْكِمُ اللََّّ

، ولكن كيف؟ فقد اطمأن مثلما قولون: عندما نزلت هذه الآية اطمأن النبي ي
ورد في قصةٍ أن أحدا سأل امرأة عجوزا: هل تحبين أن تزول حدَبةُ ظهرك أم تحبين 
أن تحدودب الأخريات أيضا مثلك؟ قالت: لقد ضحكتِ النساء علي بقدر ما 

 شئن، والآن أحب أن يحدودبن لأضحك عليهن. 
بإخبار الله  -بحسب قول القائلين بصحة هذه الرواية- أن النبي كيف اطم

تعالى له أن الشيطان لَ يتسلّط عليه فقط بل ظلّ يسيطر على جميع الأنبياء؟ فزال 
بسماع ذلك. ما أسخف هذا الكلام! لَ يفكر القائلون به أن الله تعالى  حزنه 

ُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ يقول في هذه الآية:  ل هذا يعني أن في سيطرة الشيطان على ه وَاللََّّ
 كل نبي ورسول حكمة عظيمة؟ ثم ما علاقة ذلك مع "عليم"؟ 



 214 

كنت أقول إن قول ذلك الرجل الصالح "القاضي عياض" أعجبني كثيرا إذ قال 
بعد نقل الروايات من هذا القبيل بأننا علِمْنا أن الشيطان تصرَّف ولكنه لَ يتصرف 

 بل على أقلام نًقلي هذه الروايات. هذه نكتة جميلة جدا.  على رسول الله 
الرد الذي قام به القرآن الكريم على ذلك مذكور في المقام نفسه حيث يقولون بأن 
الشيطان أنزل عبارة: "تلك الغرانيق العلى، وإن شفاعتهن لتُرتجى"، ويقولون إنه نزلت 

إِنْ هِيَ إِلاَّ أَسْماَءٌ  *تلِْكَ إِذًا قِسْمَةٌ ضِيزَى * ثَىألََكُمُ الذَّكَرُ وَلهَُ الْأنُ ْ بعد الآيات: 
ُ بِهاَ مِنْ سُلْطاَنٍ  تُمُوهَا أنَْ تُمْ وَآَبَِؤكُُمْ مَا أنَْ زَلَ اللََّّ ، أي أتجعلون (24-22 :)النجم سَمَّي ْ

لأنفسكم الذكور وتجعلون لله البنات مثل اللات والمناة والعُزّى؟ ما أسخف هذه 
 هذه أسماء سميتموها بأنفسكم ولَ ين زّلِ الله شيئا بشأن هذه الأصنام.  القسمة؟ بل

هل لأحد أن يظن بعد وجود هذه الآيات أن العبارة المذكورة اندسّت بين آيات 
القرآن؟ هذه الآيات توحي بجلاء أن العبارة المذكورة لا يمكن أن تتخلل الآيات. 

 ل. كان الكفار أيضا يعرفون العربية على أية حا
وَمَا تَ نَ زَّلَتْ إضافة إلى ذلك تدحض وجودَ العبارة المذكورة آيتان أخريان وهما: 

بَغِي لََمُْ وَمَا يَسْتَطِيعُونَ  *بهِِ الشَّيَاطِيُن  ، أي هذا (212-211 :)الشعراء وَمَا يَ ن ْ
الكلام نفسه يدحض كلام الشيطان بحيث لا يمكن للشيطان أن ينزله، وإذا أراد 
الشيطان أو أشياعه أن يُلطوا فيه شيئا لن يقدروا على ذلك. ولا يمكن أن تتلائم 
معه عبارة دخيلة، بل لو خلطوا شيئا لبدا بجلاء أنه كلام غير مترابط. ثم يقول الله 

تَ نَ زَّلُ عَلَى كُلِّ أفََّاكٍ أثَيِمٍ  *نَ بِّئُكُمْ عَلَى مَنْ تَ نَ زَّلُ الشَّيَاطِيُن هَلْ أُ تعالى بعد ذلك: 
. أي أن الشياطين تن زل (224-222 :)الشعراء يُ لْقُونَ السَّمْعَ وَأَكْثَ رهُُمْ كَاذِبوُنَ  *

أصدق الناس،  على كذاب وآثم كبير، بينما تقولون بأنفسكم أن محمدًا رسول الله 
عترفون بكونه أمينا أيضا، فكيف يمكن إذن أن يتصرّف به الشيطان. ثم يقول وت
 : ْإِنَّ الشَّيَاطِيَن ليَُوحُونَ إِلَى أوَْليَِائهِِمْ ليُِجَادِلوُكُم أي إن  (122 :)الأنعام

 الشيطان يوحي إلى الشياطين ليجادلوكم ولا يوحي إلى المؤمنين. 



 215 

الرواياتُ التي ترُوى بهذا  تلصقها بِلنبي  انتبهوا الآن، ما أكبرها من تهمة
الشأن. الحق أن الشيطان يوحي إلى وليِّه فقط ويقول له: خذ هذا السلاح وجادلْ! 

 فأنّى له أن يقول لمسلم شيئا ضد نفسه. 
كَّلُونَ إنَِّهُ ليَْسَ لَهُ سُلْطاَنٌ عَلَى الَّذِينَ آَمَنُوا وَعَلَى رَبهِِّمْ يَ تَ وَ وورد في سورة النحل: 

اَ سُلْطاَنهُُ عَلَى الَّذِينَ يَ تَ وَلَّوْنهَُ وَالَّذِينَ هُمْ بهِِ مُشْركُِونَ  * . (101-100 :)النحل إِنََّّ
فقد ظل يحارب الشرك على مدى عمره، فكيف يمكن أن  أما محمد رسول الله 

 تكون له علاقة بِلشيطان؟ 
 الاعتراض التاسع

مفتر وكذاب. لقد جاء في سورة ص أن الأعداء  الاعتراض التاسع هو أنه 
اَ أنَْتَ مُفْتَرٍ ، فقد جاء في سورة النحل: هَذَا سَاحِرٌ كَذَّاٌبٌ قالوا:   قاَلُوا إِنََّّ
وَمَا كَانَ هَذَا الْقُرْآَنُ أَنْ يُ فْتَرىَ . فرد الله تعالى على ذلك بِلقول: (102 :)النحل

دِيقَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَ فْصِيلَ الْكِتَابِ لَا ريَْبَ فِيهِ مِنْ رَبِّ مِنْ دُونِ اللََِّّ وَلَكِنْ تَصْ 
أمَْ يَ قُولوُنَ افْتَراَهُ قُلْ فأَْتوُا بِسُورةٍَ مِثْلِهِ وَادْعُوا مَنِ اسْتَطَعْتُمْ مِنْ دُونِ اللََِّّ  *الْعَالَمِيَن 

تُمْ صَادِقِينَ   .(39-38 :)يونس إِنْ كُن ْ

 ى عن القرآن الكريمخمسة دعاو

في هذه الآية قدِّمت خمسة ادعاءات عن القرآن الكريم. الأول: القرآن بنفسه 
دليل على نفسه، ولا يمكن لأحد أن يصنعه من دون الله، لأن فيه أمورا تفوق قدرة 

 قُلْ لَا يَ عْلَمُ مَنْ في السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ البشر، أي الأمور الغيبية. فقال تعالى: 
، أي في القرآن الكريم أمور غيبية لا يمكن أن يُبر بها (66 :)النمل الْغَيْبَ إِلاَّ اللََُّّ 

 سوى الله تعالى.
 الثانّ: بواسطته تتحقق النبوءات الواردة في الكتب السابقة.  

 الثالث: فيه شرح الكتب السابقة. 
 .  الرابع: يبين كل شيء بِلدليل وبأسلوب لا يبقى في صحته شك 



 216 

 الخامس: نزل بحسب صفة الله "رب العالمين" لتسَع بركاته الأقوام كلها.  
يقول الله تعالى: إذا كان القرآن مفترىً فأْتوا بسورة فيها هذه الصفات الخمس. 
فإذا أتيتم بسورة فيها هذه الصفات سنعترف أن بشرا يستطيع أن يأتي بكتاب مثله، 

 بوسع بشر أن يأتي بكتاب مثله. وإن لَ تستطيعوا جميعا، تبين أنه ليس 
يثبت من ذلك أن هذه الأمور الخمسة كانت موجودة في جزء القرآن الذي نزل 
قبل سورة يونس التي جاءت فيها هذه الادعاءات الخمسة. والآن نرى هل توجد 
 هذه الأمور الخمسة في ذلك الجزء القرآنّ؟ ولو وُجدت لثبت أنه كلام الله حتما. 

 علم الغيب

مر الأول هو أن في القرآن أمورا لا يعلمها إلا الله، أي فيه علم الغيب. فحين الأ
 -وهي من أوائل السور نزولا-نتأمل في القرآن من هذا المنظور نْد سورة الكوثر 

نَاكَ الْكَوْثَ رَ تشمل نبوءة عظيمة، حيث يقول الله تعالى:  فَصَلِّ لرِبَِّكَ  *إِنًَّ أعَْطيَ ْ
إنه أبتر ولا أولاد  . كان الأعداء يقولون عن النبي إِنَّ شَانئَِكَ هُوَ الْأبَْتَرُ *وَانَْْرْ 

: لستَ أبتر بل ذكورا له فمن سيخلفه؟ يقول الله تعالى في هذه السورة لرسوله 
أبتر؟ وما معنَ كون عدوه أبتر؟  عدوك هو الأبتر. ما المراد من عدم كون النبي 

نَاكَ الْكَوْثَ رَ شأن: يقول الله تعالى بهذا ال ( أن ، أي قدّرنً يا محمد )إِنًَّ أعَْطيَ ْ
أنًس كبار وعظام. نعطيك جماعة عظيمة الشأن تكون ذريتك الروحانية وسيكون فيها 

فيا محمد أكثِر من الصلاة فرحة وسرورا على ذلك،  فَصَلِّ لرِبَِّكَ وَانَْْرْ ثم قال: 
اعتك أكثر، فأكثِرْ أنت من العبادة والتضحيات وقدِّم التضحيات. وكلما كثرّنً جم

لأننا سزيد نسلك الروحانّ. وسيزداد هذا النسل الروحانّ بحيث سنن زع من أبي جهل 
ابنه ونعطيكه فسيصبح أبتر وتصبح أنت صاحب أولاد. والمعاملة نفسها سيلقاها 

دث على الزعماء الآخرون، حيث سنن زع منهم أولادهم ونسلّمهم إليك. وهذا ما ح
أعُطي أولاد أعدائه وصار الأعداء أبِتر روحانيا. لذلك كلما  صعيد الواقع أنه 

نْاحا آذاه الكفار أكثر فأكثر. لقد ذكُر تحقق هذه النبوءة في سورة  أحرز النبي 



 217 

قُصُهَا مِنْ أفََلَا يَ رَوْنَ أنًَّ نََْتي الْأَرْضَ الكوثر. وقد قال الله تعالى في سورة الأنبياء:  نَ ن ْ
( أولاد أعدائه كل ، أي أننا نعطي محمدا )(45 :)الأنبياء أطَْراَفِهَا أفََ هُمُ الْغَالبُِونَ 

يوم. هل هذا يعني أنهم سيغلبون؟ وأنّى لَم أن يغلبوا في حين نسلّم إليك فلذات 
 كل أكبادهم كل يوم، وأولاد هؤلاء الذين يسمونك أبتر وأقاربهم يدخلون الْسلام في

ويثبون أن الكفار أبِتر ويؤكدون على كون النبي  يوم وبذلك يؤكدون على صدقه 
  صاحب أولاد. فقد أعُطي النبي  أولاد وأقارب عائلات كبيرة من مكة بمن

فيهم عثمان والزبير وعبد الرحمن بن عوف وسعد بن أبي وقاص، وطلحة بن عبيد 
، وقد عثمان بن مظعون، وسعيد بن زيد الله، وأبو عبيدة والأرقم بن أبي أرقم، و 

آمن كل هؤلاء الناس في أوائل الأيام، وكانوا أولاد وأقارب الزعماء الذين كانوا أشد 
. وبإسلامهم كان الكفار يشتاطون غضبا إذ وقف هؤلاء المؤمنون الناس إيذاء للنبي 

من  ون (.كان عثمان بن مظعضد آبِئهم وأجدادهم وأيدّوا محمدا رسول الله )
أقارب الوليد بن المغيرة وفي ذمته. ذات يوم كان عثمان يمر في الطريق إذ رأى مسلما 
يؤذَى إيذاء شديدا، ولكنه لَ يقل لأحد شيئا إلا أنه ذهب إلى الوليد وقال: لا أريد 
أن أبقى في ذمتك لأنّ لا أتحمل أن أرى المسلمين الآخرين يُ عّذَبون وأنً مأمون في 

الأحيان يمتحن الله إيمان المؤمن، فما لبث أن خرج من ذمة الوليد  ذمتك. في بعض
أَلا كُلُّ إذ حدث أن أنشد شاعر كبير اسمه لبيد في مجلس الشطر الأول من بيتٍ له: "

: صدقت. فنظر إليه لبيد غاضبا على "، فقال عثمان  شيْءٍ ما خَلا اللَََّّ بِطِلُ 
إساءة لنفسه وقال: يا أهل مكة! ما يشيد بكلامه، وحسِب ذلك  صغيرا طفلاأن 

 طفلكنتم سيئي الأدب إلى هذه الدرجة من قبل، فماذا جرى لكم الآن؟ قالوا: هذا 
بسيط فلا تهتم به. ولكن الحقيقة أنه كان قد سمع القرآن ولَ تعد عنده أدنى أهمية 

إلى  للشعر بعده، بل هكذا تصرّف لبيد أيضا بعد إسلامه. ذات مرة أرسل عمر 
أحد ولاته أن يرسل له أشعارا حديثة للشعراء المعروفين، وعندما طلُب منهم ذلك 

 كتبوا بعض آيات القرآن الكريم. 



 218 

"، قال عثمان وكلَّ نعَِيمٍ لا مَحالَةَ زاَئِلُ وعندما أنشد لبيد الشطر الثانّ من البيت: "
 َغضبا وقال: لقد بل إن نعيم الجنة لن يزول أبدا. عندها استشاط لبيد  ،: كذبت

ولكمه ففقئت عينه. كان الوليد  سببّتم الْساءة إلّي فوبّخ أحد الحضور عثمانَ 
يشاهد هذا المشهد فقال: هل رأيتَ نتيجة خروجك من ذمتي؟ فادخُل في ذمتي مرة 

: أي ذمة تتحدث عنها؟ بل إن عيني الثانية أيضا تنتظر أن ثانية. قال عثمان 
وجادت عيناه عليه بِلدموع.  دما توفّي عثمان قبّله رسول الله تفُقأ في سبيل الله. عن

  1إبراهيم قال: إلحق بسلفنا الصالح عثمان بن مظعون. وعندما توفّي ابنه 
 كتاب يحقق نبوءات الكتب السابقة

الْعلان الثانّ بحق القرآن هو أن هذا الكتاب يحقق نبوءات الكتب السابقة، فقد 
)الَت َّثْنِيَة  .يقُِيمُ لَكَ الرَّبُّ إِلَكَُ نبَِيًّا مِنْ وَسَطِكَ مِنْ إِخْوَتِكَ جاء في الكتاب المقدس: 

ففي ذلك نبوءة أن النبي القادم لن يكون من بني إسرائيل بل من إخوتهم  (15:  18
ولن يكون من قوم  أي من بني إسماعيل، بمعنَ أنه سيكون من أبناء إبراهيم 

فَمَا تَكَلَّمَ بهِِ النَّبيُّ بِِسْمِ الرَّبِّ وَلََْ يَحْدُثْ وَلََْ يَصِرْ، فَ هُوَ آخرين، ثم بيّن علامته فقال: 
، بَلْ بِطغُْيَانٍ تَكَ   (22:  18لَّمَ بهِِ النَّبيُّ. )الت َّثْنِيَة الْكَلَامُ الَّذِي لََْ يَ تَكَلَّمْ بهِِ الرَّبُّ

انظروا الآن، كيف تحقق ما قاله القرآن الكريم، وكيف تحققت نبوءاته. عندما قال 
إنه ليس له أولاد، قال الله تعالى: سنرزقه أولادا ونن زع أولاد  الكفار عن رسول الله 

 تحققت هذه النبوءة بكل عظمة.الذين سموّه أبتر ونسلّمهم إليه. فهذا ما حدث تماما و 
الناصري كونه مصداق هذه النبوءة، فقد ورد في الْنْيل:  لقد أنكر المسيح 

يلُ  لَسْتُ أنًََ. ألَنَّبيُّ أنَْتَ؟ فأََجَابَ: إِذًا مَاذَا؟ إيِلِيَّا أنَْتَ؟ فَ قَالَ: فَسَألَُوهُ: لاَ. )إِنِْْ
أن ذلك النبي  (3لرسل، الْصحاح كذلك ورد في )سِفر أعمال ا  (21:  1يوُحَنَّا 

يعُ الأنَبِْيَاءِ سيبُعث قبل البعثة الثانية للمسيح وبعد بعثته الأولى، بل جاء أيضا:  وَجمَِ
                                                 

 شرح المواهب اللدنية، المجلد الأول.  1



 219 

مِ. )أعَْمَالُ  يعُ الَّذِينَ تَكَلَّمُوا، سَبَ قُوا وَأنَْ بَأُوا بِهذِهِ الَأياَّ أيَْضًا مِنْ صَمُوئيِلَ فَمَا بَ عْدَهُ، جمَِ
 (24 : 3الرُّسُلِ 

أي من أبناء  ؛لأنه كان من إخوته هذه النبوءة تحققت في شخص رسول الله 
 إسماعيل بن إبراهيم عليهما السلام. 

الأمَُمُ بِرَّكِ، وكَُلُّ فَتَرىَ ) من أورشليم(كذلك قال إشعيا مشيراً إلى النبي القادم 
 (2:  62)إِشَعْيَاءَ  .فَمُ الرَّبِّ  الْمُلُوكِ مَجْدَكِ، وَتُسَمَّيْنَ بِِسْمٍ جَدِيدٍ يُ عَيِّنُهُ 

ليس في العالَ دين سوى الْسلام سماه الله تعالى بنفسه، فيقول تعالى عن 
سْلَامَ دِينًاالْسلام:   .(4 :)المائدة وَرَضِيتُ لَكُمُ الِْْ

لَا يُ قَالُ بَ عْدُ لَكِ: : عن أورشليموإلى جانب النبوءة الأولى ذكُرت النبوءة الثانية 
)إِشَعْيَاءَ  .«حَفْصِيبَةَ »، بَلْ تُدْعَيْنَ: «مُوحَشَةٌ »، وَلاَ يُ قَالُ بَ عْدُ لَأرْضِكِ: «جُورةٌَ مَهْ »

62  :4) 
وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ هذه النبوءة أيضا تتعلق بِلْسلام فيقول الله تعالى عن مكة: 

 .(98 :)آل عمران آَمِنًا
كَثِيرةًَ أيَْضًا لَأقوُلَ لَكُمْ، وَلكِنْ لاَ إِنَّ لي أمُُوراً  : "يقول المسيح الناصري 

يعِ  ، فَ هُوَ يُ رْشِدكُُمْ إِلَى جمَِ تَسْتَطِيعُونَ أَنْ تَحْتَمِلُوا الآنَ. وَأمََّا مَتَى جَاءَ ذَاكَ، رُوحُ الحَْقِّ
، لأنََّهُ لَا يَ تَكَلَّمُ مِنْ نَ فْسِهِ، بَلْ كُلُّ مَا يَسْمَعُ يَ تَكَلَّمُ بهِِ، . وَيُُْبركُُمْ بِأمُُورٍ آتيَِةٍ  الحَْقِّ

دُنّ  يلُ يوُحَنَّا .. "ذَاكَ يُمجَِّ  (14 -12:  16. )إِنِْْ
 ! انظروا كم ذكُرت في هذه العبارة من علاماتٍ لرسول الله 

، أي سيعطي النبي القادم سيعطي تعليما لَ يعطه أحد إلى المسيح  (1)
 تعليما أفضل من الجميع.

سيقول كل شيء، أي سيعطي تعليما كاملا. ولن يأتي بعده أحد بتعليم  (2)
 أفضل منه. 

 لن يقول شيئا من عنده بل سيأتي بكلام الله.  (3)



 220 

 سيشمل كلام الله هذا أنباء عن المستقبل. (4)

( من تُهمٍَ ألصقها إن ذلك الكلام سيبرئ ساحتي )أي ساحة المسيح  (5)
 بي الأعداء. 

. الأمر الأول الذي قاله المسيح على رسول الله  كل هذه النبوءات تنطبق  إذن،
هو إن ذلك النبي سيأتي بتعليم لَ يأت به أحد من قبل. يقول القرآن الكريم بهذا 

نْسَانَ مَا لََْ يَ عْلَمْ الشأن:  أي قد عُلِّمتْ بواسطة القرآن الكريم أمورٌ لَ  عَلَّمَ الِْْ
يعِ الحَْقِّ هو: " الذي ذكره المسيحيعلمها أحد. الأمر الثانّ  " فَ هُوَ يُ رْشِدكُُمْ إِلَى جمَِ

وجاء في سورة  الْيَ وْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ يقول القرآن الكريم في هذا الموضوع: 
، أي (55 :)الكهف وَلَقَدْ صَرَّفْ نَا في هَذَا الْقُرْآَنِ للِنَّاسِ مِنْ كُلِّ مَثَلٍ الكهف: 

ا كان ضروريا وبأساليب مختلفة. الأمر الثالث الذي أخبر به قد بيّنا في القرآن كل م
". بل سيقدم ما يأمر به الله. وقد جاء في القرآن لَا يَ تَكَلَّمُ مِنْ نَ فْسِهالمسيح هو: "

. أي لا (5-4 :)النجم إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيٌ يوُحَى *وَمَا يَ نْطِقُ عَنِ الَْوََى الكريم: 
من عنده بل يقدم كلام الله فقط. أما الكتب الأخرى فقد يقول هذا الرسول شيئا 

حوت كلام الأنبياء أيضا. القرآن الكريم هو الكتاب الوحيد الذي يحتوي على كلام 
الله فقط. الأمر الخامس الذي قاله المسيح هو إن ذلك الرسول سيبرئ ساحتي من 

ه ولد زنً، والعياذ بِلله، تهمٍ ألصقها بي الأعداء. يعلم الجميع أنه قيل بحق المسيح إن
 أي عُدّ ملعونً، ولكن القرآن الكريم دحض هذه التهم كليا. 

 تفصيل الكتب السماوية

والآن أبين الأمر الثالث وهو أن القرآن الكريم يشرح ويفصل الكتب السماوية، 
لت فيه العلوم الروحانية، وأكُمِلت. أقدم بهذا الشأن مثالين اثنين، فقد جاء  وقد فصِّ

نُكَ. نَ فْسٌ بنَِ فْسٍ. عَيْنٌ بِعَيْنٍ. سِن  بِسِنٍّ. يَدٌ بيَِدٍ. رجِْلٌ في التوراة:   لَا تُشْفِقْ عَي ْ
 (21:  19بِرجِْل. )الَت َّثْنِيَة 



 221 

عْتُمْ أنََّهُ قِيلَ: عَيْنٌ بِعَيْنٍ وَسِن  بِسِنٍّ. وجاء في الْنْيل التعليم التالي:  وَأمََّا أنًََ * سمَِ
، بَلْ مَنْ لَطَمَكَ عَلَى خَدِّكَ الَأيْمنَِ فَحَوِّلْ لَهُ الآخَرَ  فأََقوُلُ لَكُمْ: لَا تُ قَاوِمُوا الشَّرَّ

وَمَنْ سَخَّرَكَ * وَمَنْ أرَاَدَ أنَْ يُُاَصِمَكَ وَيَأْخُذَ ثَ وْبَكَ فاَتْ رُكْ لَهُ الرّدَِاءَ أيَْضًا. * ضًا. أيَْ 
يلُ مَتىَّ   (41-38:  5مِيلًا وَاحِدًا فاَذْهَبْ مَعَهُ اثْ نَيْنِ. )إِنِْْ

نْ عَفَا وَأَصْلَحَ فأََجْرهُُ وَجَزاَءُ سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ مِثْ لُهَا فَمَ ولكن القرآن الكريم يقول: 
 .(41 :)الشورى عَلَى اللََِّّ إنَِّهُ لَا يحُِبُّ الظَّالِمِينَ 

لقد ذكرت التوراة جزءا وأهملت جزءا آخر، أما الْنْيل فذكر الجزء الثانّ وأهمل 
الأول، ولكن القرآن أكمل هذا التعليم وقال إن القصاص جائز ولكن من عفا 

يئةُ كان أجره على الله. أما من عفا وأدّى ذلك إلى تفاقم السيئة، بشرط ألا تزداد الس
 فسيغضب الله عليه لأنه لا يحب الظالمين. 

لقد بينّتُ أحكاما مفصّلة عن الصدقات، والعلاقات بين الرجل والمرأة في خطابي 
الأحكام عن هذه الأمور في الكتب السابقة جاءت بإيُاز  في العام الماضي، وقلتُ إن

 شديد، ولكن القرآن الكريم بيّن بكل تفصيل الَدف وراء كل حكم وحدود استخدامه. 
 الكلام المزيّن بالأدلة والبراهين

أي أنه يبيّن كل أمر بدليل  لَا ريَْبَ فِيْهِ ميزة القرآن الرابعةُ التي ذكُرت هي: 
ولا يترك مجالا للشك. الشك ينتج عن الْبهام دائما، بينما إعلانًت القرآن الكريم 
مبنية على المشاهدة. وقد قدّمت فيه الأدلة على وجود الله والملائكة والدعاء والنبوة 

م والحج وضرورة الأنبياء، والقضاء والقدر، والقيامة والجنة والجحيم، والصلاة والصو 
وَلِمَنْ والزكاة، والمعاملات وغيرها، ولَ يدعِّ شيئا جزافا. فمثلا ورد فيه عن الجنة: 

، لا نقول إنكم ستنالون الجنة بعد الممات، (47 :)الرحمن خَافَ مَقَامَ ربَهِِّ جَن َّتَانِ 
 ولا يسعكم أن تقولوا: لا ندري هل سننال الجنة بعد الممات أم لا، بل يثُبت القرآن

فقد قدّم الدليل  ؛الكريم وجود الجنة في هذا العالَ أيضا وينالَا المؤمنون في هذا العالَ
ُ ثُمَّ اسْتَ قَامُوا تَ تَ نَ زَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَائِكَةُ أَلاَّ على ذلك إذ قال:  إِنَّ الَّذِينَ قاَلُوا ربَ ُّنَا اللََّّ



 222 

تُمْ توُعَدُونَ تََاَفُوا وَلَا تَحْزنَوُا وَأبَْشِرُوا بِِلْجنََّ  ، أي ينال المؤمنون (31 :)فصلت ةِ الَّتِي كُن ْ
 شرف مكالمة الله في هذا العالَ، وإذا حظي المرء بكلام الله فأين بقي الريب؟ 

 ظهور صفة الله "رب العالمين" بواسطة القرآن الكريم

ثم ذكر أمرا خامسا أن القرآن الكريم نزل بحالة تتجلى فيها صفة الله "ربّ 
فبعض الناس يغضبون أكثر، لذا كان  ؛العالمين"، لأنه قد رُوعيت فيه كل فطرة

ضروريا أن يوجَّهوا إلى العفو، وفي بعضهم تلاحَظ الديوثية وعدم الغيرة فأُعطوا تعليم 
الغيرة. لَ ينتبه الْنْيل إلى هذا الأمر بل ركّز على العفو في كل حال، وأما التوراة 

ت على المعاقبة في كل الأحوال، ولكن القرآن الكريم اهتم فلم تراعِ العفو بل أكد
بِلناس من كلا النوعين. واهتم بكل زمان أيضا ووجّه الدعوة إلى العالَ كله فقال: 

يعًا  .(159 :)الأعراف قُلْ يَا أيَ ُّهَا النَّاسُ إِنِّّ رَسُولُ اللََِّّ إلِيَْكُمْ جمَِ
وجّه الدعوة إلى العالَ كله، بل أغلقت إذن، ليس هناك كتاب قبل القرآن الكريم 

لََْ أرُْسَلْ الكتب السابقة السبُلَ على الأقوام الأخرى. لقد ورد في الْنْيل قول المسيح: 
يلُ مَتىَّ . إِلَى خِراَفِ بَ يْتِ إِسْراَئيِلَ الضَّالَّةِ  لاَّ إِ  ليَْسَ حَسَنًا ، وورد أيضا: (24:  15)إِنِْْ

زُ الْ  يلُ مَتىَّ  .بَنِيَن وَيطُْرحََ للِْكِلَابأنَْ يُ ؤْخَذَ خُب ْ ، أي أن المسيح رفض (26:  15)إِنِْْ
أن يهدي أحدا سوى بني إسرائيل، ولكن الله تعالى فتح في القرآن الكريم أبواب الْيمان 

( صدّق الأنبياءَ كلهم وبذلك أنشأ البشاشة في قلوب 1على كل قوم. منها مثلا: )
ر هندوسيٌ اضطر إلى القول إن بوذا وكرشنا كاذبِن. وإذا الناس جميعا، ولكن إذا تنصّ 

دخل مسيحيٌ الَندوسيةَ اضطر إلى تكذيب موسى وعيسى عليهما السلام. ولكن 
إِنًَّ أرَْسَلْنَاكَ بِِلحَْقِّ بَشِيراً وَنذَِيراً وَإِنْ مِنْ ما أعظمها من مزية للقرآن الكريم إذ يقول: 

لجميع الأقوام إنكم  ، لذلك قال رسول الله (54 :)فاطر نذَِيرٌ أمَُّةٍ إِلاَّ خَلَا فِيهَا 
لن تضطروا نتيجة الْيمان بي إلى تكذيب أسلافكم الصالحين، بل هم أيضا كانوا 

فيه فقط.  صادقين، غير أن الفرق بيني وبينهم هو أن تعليمهم كان كاملا لزمن جاؤوا
 أما التعليم الذي جئتُ به فهو كامل لكل زمان. 



 223 

 المفتري يفشل دائما

مفتريا هو أنه  الدليل الثانّ الذي قدمه القرآن الكريم على عدم كون النبي 
أوُلئَِكَ لََْ يَكُونوُا مُعْجِزيِنَ في الْأَرْضِ وَمَا كَانَ لََمُْ مِنْ دُونِ  يقول بعد ذكر المفترين:

 *اللََِّّ مِنْ أوَْليَِاءَ يُضَاعَفُ لََمُُ الْعَذَابُ مَا كَانوُا يَسْتَطِيعُونَ السَّمْعَ وَمَا كَانوُا يُ بْصِرُونَ 
هُمْ  مُْ في الْآَخِرةَِ  * مَا كَانوُا يَ فْتَروُنَ أوُلئَِكَ الَّذِينَ خَسِرُوا أنَْ فُسَهُمْ وَضَلَّ عَن ْ لَا جَرَمَ أَنهَّ

، أي يقولون إن هذا النبي يكذب بينما مفترو (23-21 :)هود هُمُ الْأَخْسَرُونَ 
الكذب على هذا النحو يواجهون عذاب الله ولا يستطيعون الحيادَ عنه بأي حال 

ن يسمعوا كلاما صادقا أيضا بل يظل عذابهم يزداد كل لحظة، ولا يقدرون على أ
نًهيك أن يُتلقوا كلاما صادقا بأنفسهم، ويحيط بهم العذاب من كل حدب 
وصوب. وإذا كان هذا هو حالَم في هذه الدنيا فيمكنكم أن تدركوا ماذا عسى أن 
يكون حالَم يوم القيامة. فقد بيّن الله تعالى هنا أن من علامات المفترين أنهم 

بل نصره الله  كن لَ ين زل أيّ عذاب على محمد رسول الله يواجهون العذاب، ول
 تعالى في كل موطن. 

علامة المفتري الثانية هي أن عذابه يظل يتفاقم بِستمرار، بينما كل ساعة لَذا 
 الرسول خير من سابقتها.

العلامة الثالثة للمفتري هي أنه يضطر إلى تبديل تعليمه، ولكن هل غيّر هذا 
 القرآن في وقت من الأوقات؟ فكيف يمكن أن يكون مفتريا؟ الرسول شيئا في

  وَوَجَدَكَ ضَالًّا فَهَدَىالمعنى الصحيح لـ 
هي أنه كان ضالا قبل النبوة، والعياذ  التهمة الأخرى التي توجَّه إلى رسول الله 

ست هذه التهمة على بعض  بِلله، وظلت تصدر منه الذنوب بعد النبوة أيضا. وأُسِّ
وَوَجَدَكَ ضَالاًّ آيات القرآن الكريم نفسه، فمثلا تقُدَّم تأييدا ل  "ضال" الآية: 

 تعالى ، وقد جاء الردّ على ذلك في آية أخرى حيث رفض الله(8 :)الضحى فَ هَدَى
مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا * وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَى رفضا بِتا، فقال:  الضلال من النبي 



 224 

. أي نقدّم النجم شهادة. والنجم كل نبات لا جذر له. (4 -3 :)النجم غَوَى
أي بقدر  ؛إذا هوى -الذي لا جذر له-فيقول الله تعالى: نقدّم شهادة هذا النبات 

اول الارتفاع يسقط بِلقدر نفسه. يمكنكم أن تفهموا من هذه الشهادة أن ما يح
صاحبكم هذا لَ يضلّ من حيث الَداية ولَ يضلّ الطريق أيضا. الضلال يعطي معنَ 

 الضلالة الظاهرية و"غوى" يعطي معنَ الفساد الباطني الناتج عن فساد الاعتقاد. 
ى نبتة ليست لَا جذور تُضعفها يوما فيقول الله تعالى إنه بقدر ما تمر الأيام عل

علاقة مع الله تعالى لما كانت جذوره قوية  إثر يوم، فلو لَ تكن لمحمد رسول الله 
ولضعُف رويدا رويدا، ولتطرق الفساد إليه، ولكنكم ترون أنه كلما تمر الأيام يحرز 

الا لنزل عليه قوة إثر قوة، ويتقدم ليل نهار ظاهرا وبِطنا. أما لو كان ض رسول الله 
كلام فيه الضلال، ولكن انظروا إلى الكلام الذي ين زل عليه، هل تجدون فيه للأهواء 

غاويا لحدث فيه تأثير الشيطان، ولكن في كلامه  النفسانية أدنى أثر؟ إذا كان 
 شوكة وقدرة إل هية. أنّى لمن كان على علاقة مع الشيطان أن يسيطر على العالَ. 

 وَلَلَْْخِرةَُ خَيْرٌ لَكَ مِنَ الْأُولَى لموضوع نفسه في سورة الضحى: وقد بيّن الله ا
أي كل لحظة من حياتك خير وأفضل من سابقتها. أليس غريبا أنه  (5 :)الضحى

تعالى قال هنا إن كل لحظة من حياتك خير من سابقتها ثم قال في السورة نفسها 
 سابقتها دليل على الضلال؟ إنك كنتَ ضالا؟ هل كون اللحظة التالية خيرا من 

ُ مَثَلًا كَلِمَةً طيَِّبَةً كَشَجَرَةٍ وقد جاء في سورة إبراهيم:  ألََْ تَ رَ كَيْفَ ضَرَبَ اللََّّ
مَاءِ  ، كذلك من علامات (25 :)إبراهيم طيَِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَفَ رْعُهَا في السَّ

الصادق أن تعليمه يحرز التقدم وجماعته تزداد عددا. إذن، هذا الرسول الذي 
ينال التقدم يوما إثر يوم، لو كان ضالا لكانت في تعليمه كله عيوب. ولكن 

 كثرة كلامه تجعل تعليمه كاملا. 
 : لو كان غاويا لوُجد في كلامه أثرٌ للشيطان، ولكن كلامه مصداق:ثم قال 

 عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُوَى *إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيٌ يوُحَى  *وَمَا يَ نْطِقُ عَنِ الَْوََى (6-4 :)النجم. 



 225 

وَإِنْ كَادُوا هناك آية أخرى تحل هذه القضية، فقد جاء في سورة الْسراء: 
نَا  نَا إلِيَْكَ لتَِ فْتَرِيَ عَلَي ْ  :)الْسراء غَيْرهَُ وَإِذًا لَاتَََّذُوكَ خَلِيلًا ليََ فْتِنُونَكَ عَنِ الَّذِي أوَْحَي ْ

، يستنتج بعض الناس من هذه الآية معنَ خاطئا ويقولون إن معناها: كادوا (74
ليغوونك. ولكن أنّى لَم أن يغووه؟ بل معناها: كادوا يعذِّبونك عذابِ شديدا بسبب 

تَذوك خليلا ولكن كلام أوحي إليك، لتُغيّر فيه خائفا مذعورا. ولو فعلتَ ذلك لا
ئًا قلَِيلًا زعمهم هذا ليس إلا جنونً.  نَاكَ لَقَدْ كِدْتَ تَ ركَْنُ إلِيَْهِمْ شَي ْ  وَلَوْلَا أنَْ ثَ ب َّت ْ

 استحالة كانت طاهرة لدرجة  فطرتك، أي حتى لو لَ ننُزل القرآن فإن (75 :)الْسراء
)تميل إليهم( قليلا،  ، هذا مع أنك تكاد تتشابه معهمفي كلام الله التغيير كإحداث

أما الآن وبعد أن أراك وحي الله تعالى صراطا مستقيما فلم يعد ممكنا أن تتحقق 
 أبدا.  (أمنيتهم )إحداث التغيير

؟ الجواب على هذا السؤال وَوَجَدَكَ ضَالاًّ فَ هَدَىالسؤال الآن هو: ما معنَ: 
حيث يقول الله   أيضا موجود في السورة نفسها وهو دليل متين على صدق النبي

-2 :)الضحى مَا وَدَّعَكَ ربَُّكَ وَمَا قَ لَى *وَاللَّيْلِ إِذَا سَجَى * وَالضُّحَى تعالى: 
، أي اسمعوا أيها الناس إننا نقدم الضحى والليل إذا استقر جيدا وانتشرت ظلمته (4

 ( قط، ولَ نسخط عليه قط. في كل نًحية شهادةً على أننا لَ نخذل محمدا )
هنا ينشأ سؤال: كيف يشكّل الضحى والليل في منتصفه دليلا على أن الله لَ 

قط ولَ يُذله؟ من الواضح أنه ليس المراد هنا هو النهار أو  يسخط على محمد 
الليل الظاهريان، بل المراد هو النهار والليل المجازيان، وهذا التعبير متداول في كل لغة 

زمن الفرح والحزن، والصحوة والغفلة. الليل تعبير عن أن المراد من النهار والليل هو 
الظلام والمصيبة والجهل، أما النهار فيعبرَّ به عن زمن التقدم والنور والعلم. فيقول الله 
تعالى إننا نقدم ساعات الفرح من حياتك ونقدم كذلك ساعات الحزن، ونقدم زمن 

زمن النبوة والزمن الذي  شبابك وزمن صغرك الذي هو زمن الجهل بوجه عام. ونقدم
طلعت فيه شمس النبوة وبلغت نصف النهار، وحل بك أيضا زمن حين كنت في 



 226 

حضن مرضعك ثم أتاك زمن الشباب الذي يعُبّر عنه بزمن الظلام، وقد حل بك 
زمن فتور العواطف ثم أتاك زمن حين كان أعداؤك منتشرين في كل حدب وصوب 

ك. ثم جاء زمان حين كان القوم كلهم يسمونك وكان النهار أيضا بمن زلة الليل ل
صادقا وأمينا. تأملْ في تلك الأزمنة كلها، فهل أتاك زمان لَ ينصرك الله فيه أو ظهر 
سخطهُ عليك بأي حال؟ بعض الناس يفَسدون في أيام الراحة والعزة، ولكنك 
حظيتَ بِلأمن واحترمك قومُك، وتزوجت بِمرأة ثرية، وكسبتَ حينذاك أيضا 

عمالا حسنة. ثم حل بك زمان حين أنزل الله عليك كلامه، فكنتَ مطيعا في هذا أ
الوقت أيضا، أي كل لحظة من حياتك كانت أحسن وخيرا من سابقتها وظلت 

 تزداد في حيازة تأييد الله ورضاه. 
! من الغريب حقا أن الله انظروا الآن، ما أعظم هذا الدليل على صدق النبي 

كلها لحظة واحدة من الضلال منذ الصغر إلى    تكن في حياته تعالى يقول إنه لَ
آخر لحظة حياته ولَ يُذله الله قط، ويقول المعارضون الجهلاء إنه كان ضالا. إذا 

 كان هذا هو الضلال، فكل هداية له فداء! 
أي كل  (5 :)الضحى وَلَلْْخِرةَُ خَيْرٌ لَكَ مِنَ الْأوُلَى ثم يقول الله تعالى: 

تك تنتقل إلى الأمام. يكون الْنسان بريئا من الذنوب في الصغر، ولكن إذا خطوا
بعد أن يكبر، والعياذ بِلله، لَ تكن آخرته خير من الأولى، بينما يقول  ضلّ النبي 

الله تعالى إن كل لحظة من حياته كانت أفضل من سابقتها. ولما كانت الآخرة خير 
 من الأولى فأين الضلال؟

، يُب أن (6 :)الضحى وَلَسَوْفَ يُ عْطِيكَ ربَُّكَ فَتَرْضَى تعالى: ثم يقول الله
التي يسعد بتحققها. فقد ورد  نرى في القرآن الكريم ماذا كانت أمنية رسول الله 

فَ لَعَلَّكَ بَِخِعٌ نَ فْسَكَ عَلَى آَثَارهِِمْ إِنْ لََْ يُ ؤْمِنُوا بِهذََا الحَْدِيثِ في سورة الكهف: 
إذن، كانت أمنيته الوحيدة أن يؤمن الناس بكلام الله. ويقول  (7 :)الكهف أَسَفًا

، أي لقد رأيتَ أننا جعلنا كل لحظة وَلَسَوْفَ يُ عْطِيكَ ربَُّكَ فَتَرْضَىالله تعالى: 



 227 

من حياتك خيرا من سابقتها فكيف نردّ أمنيتك بهداية قومك، فنحن نعلم أمنيتك 
 هذه وسوف نْققها. 

دْكَ يتَِيمًا فَآوَى :ثم قال  . أي: لقد وُلدت يا محمد (7 :)الضحى ألََْ يَُِ
( يتيما فاحتضنك الله تعالى منذ فترة يتُمك، ولَ يأتك وقت كنت فيه خارجا )

دْكَ يتَِيمًا فَآَوَىمن حضن الله. معنَ "آوى": بوَّأ في القرب. فقال:  وَوَجَدَكَ * ألَََْ يَُِ
فهو لا  (تنُتج من الضلال هنا معنًَ حرفيًا )أي ضد الَداية. إذا اسضَالاًّ فَ هَدَى

يصح هنا بأي حال. المعنَ الصحيح هو أننا وجدنً فيك لوعة حُبّنا فزوّدنًك بوسائل 
نِّّ لَأَجِدُ إ :فحين قال يعقوب  ؛هداية العالَ. وهذا المعنَ تؤيده آية أخرى

. أي (96 :)يوسف لَفِي ضَلَالِكَ الْقَدِيمِ  تَاللََِّّ إنَِّكَ قال أهل بيته:  ريِحَ يوُسُفَ 
أن حبك ليوسف لا يكاد يزول من قلبك وما زلتَ أسير حبه القديم. ما كان هؤلاء 

ضالا بمعنَ ضد الَداية، بل كانوا يحسبونه مشغوفا  القائلون يحسبون يعقوب 
 في حب يوسف، لذا فقد استخدموا كلمة "ضلال" بمعنَ الحب الشديد. إذن، معنَ

وَوَجَدَكَ ضَالاًّ فَ هَدَى  هو أنه عندما بلغتَ مرحلة الشباب ونشأت في قلبك
أمنية أنه لن يهدأ بِلك دون الوصول إلى الله تعالى، فدعَوتُك فورا أن تعالَ إلي فها 

( أننا هديناك ولَ تكن تلك الَداية لنفسك أنً موجود. وأنت تعرف يا محمد )
ءك الناس ذوو الطبائع المختلفة، فأعطيناك بصورة فقط بل كانت للعالَ كله، فجا

 القرآن الكريم لكفالتهم رزقا كانت فيه الكفاية لكل شخص أياًّ كان طبعه. 
 ََوَوَجَدَكَ عَائِلًا فأََغْن،  .أي وجدنًك تعول الكثيرين فأغنيناك فأََمَّا الْيَتِيمَ فَلَا
هَرْ * تَ قْهَرْ  لا تلُق عليهم الآن عبئًا لدرجة تدمّر مواهبهم، ولا  وَأمََّا السَّائِلَ فَلَا تَ ن ْ

تَفف عنهم كثيرا فيفسدوا. ففي هذه الآية أيضا ورد "سائل" مقابل "ضال" وفي 
 كان يتحرى حب الله تعالى.   ذلك إشارة إلى أن المراد في الآية السابقة أنه 

رفض، بل بلِّغ بِختصار، يقول الله تعالى إنه إذا جاءك أحد طالبا الَداية فلا ت
 الَداية التي أعطيناكها إلى العالَ كله. 



 228 

لا يمكن أن يكون لكلمة "ضال" معنَ إلا الذي ذهبتُ إليه هنا، لأن الله تعالى 
وَاللََُّّ لَا يَ هْدِي الْقَوْمَ ويقول في آية أخرى:  وَوَجَدَكَ ضَالاًّ فَ هَدَىيقول: 

 . فكيف يمكن أن يُستنتج من الضلال معنَ ضد الَداية. (109 :)المائدة الْفَاسِقِينَ 
وَإِذَا جَاءَتْهمُْ آيةٌَ قاَلُوا لَنْ نُ ؤْمِنَ حَتىَّ نُ ؤْتَى مِثْلَ مَا أوُتيَ كذلك يقول الله تعالى: 

ُ أعَْلَمُ حَيْثُ يَُْعَلُ رسَِالتََهُ سَيُصِيبُ الَّذِينَ أَجْرَمُوا صَغَارٌ عِ  ِ وَعَذَابٌ رُسُلُ اللََِّّ اللََّّ نْدَ اللََّّ
، لقد وضّح الله تعالى في هذه الآية بكل (125 :)الأنعام شَدِيدٌ بماَ كَانوُا يَمْكُرُونَ 

 جلاء أن الذنب ينتج عن الضلال لا عن الَداية. 
 حقيقة الذنب والاستغفار

كان مذنبا، والعياذ بِلله، ويقدمون تأييدا لموقفهم   يقال أيضا إن رسول الله 
ا كلمة الذنب والاستغفار. ولكن الحق أن الناس بوجه عام لَ يفهموا معنَ هاتين هذ

الكلمتين. معنَ الاستغفار هو ستر المشاكل العارضة في السبيل، كذلك معنَ الذنب 
. فمعنَ "غفر" هو ستر، ومعنَ الذنب هو الزوائد. عندما  إثٌم وكلامٌ غير مهمٍّ

يكون المراد منها زوال المشاكل الحائلة في  تستخدم كلمة الاستغفار بحق النبي 
سبيله، والمراد من غفران الذنب إزالة الزوائد. فانظروا مثلا فقد ذكُرت في سورة 

 وَاسْتَ غْفِرِ اللَََّّ  *وَلَا تَكُنْ للِْخَائنِِيَن خَصِيمًا النساء الحربُ أولا ثم قال الله تعالى: 
طيك حكومة سيكون هناك بعض (، أي يا محمد عندما نع107-106 :)النساء

الخائنين في أمور الدين، ويسلكون مسلكا معوّجا، فلا تَاصِمهم بل ادعُ الله تعالى 
، (52 :)غافر إِنًَّ لنََ نْصُرُ رُسُلَنَافي سورة غافر:  أن يزول ضعفهم هذا. وقال 
وَسَبِّحْ بِحَمْدِ وَاسْتَ غْفِرْ لِذَنبِْكَ ، ثم قال: للنبي  وذكر في هذه الآية نصرته 

بْكَارِ  بِلاستغفار والتسبيح. وفي  ، وبذلك أمره (56 :)غافر ربَِّكَ بِِلْعَشِيِّ وَالِْْ
 وَاسْتَ غْفِرْ لِذَنبِْكَ ثم قال:  (الساعة أولا )أي الفتح سورة محمد أيضا ذكر 

دِ ربَِّكَ فَسَبِّحْ بِحَمْ ، وفي سورة النصر أيضا ذكر الفتح أولا ثم قال: (20 :)محمد
إِنًَّ فَ تَحْنَا الفتح أولا ثم قال:  ، وفي سورة الفتح ذكر (4 :)النصر وَاسْتَ غْفِرْهُ 



 229 

مَ مِنْ ذَنبِْكَ وَمَا تَأَخَّرَ  *لَكَ فَ تْحًا مُبِينًا  ُ مَا تَ قَدَّ . في (3-2 :)الفتح ليَِ غْفِرَ لَكَ اللََّّ
واء قبل الوعد بِلفتح أو بعد هذه الآيات كلها ذكُر الاستغفار مقرونً بِلفتح، س

ذكر الفتح. في أربع آيات ذكُر الاستغفار مقرونً بوعد الفتح وفي آية ذكُر فتحٌ 
والمعنَ هو أن أدعيتك قد أُجيبت، وأعطيناك فتحا  ليَِ غْفِرَ مبين، وقال هنالك: 

 ليُغفَر ذنبُك.  -بدلا من فتوحات عادية -مبينا 
يُب التأمل الآن، هل نيل الفتح والنصرة ذنبٌ؟ ولماذا جاءت هذه الكلمة 
مقرونة بِلفتح دائما؟ يتبين من ذلك أن هذا الاستغفار والذنب من نوع آخر. إذا 
كان المراد هو إثمٌ لكان من المفروض أن يذُكر ذلك الْثم ولكن لَ يذُكر أيّ إثم في 

قك فتحا ونصرة فاستغفِرْ. فثبت بكل ما أي مكان، بل قيل بدلا من ذلك إننا نرز 
جاء أن له معنَ آخر، وهو أن الذين يبايعون نتيجة الفتوحات وهم بمئات الآلاف 
لا يمكن تربيتهم على ما يرام، وبِلنتيجة يمكن أن يبدأ انْطاط القوم من اليوم نفسه. 

يلة. فقال عندما أسلم مئات آلاف الناس وانتشروا في البلد كله كانت تربيتهم مستح
  إن تربية هذا العدد الَائل كما يُب يفوق قدرة البشر، بل الله وحده القادر

على تربيتهم. لذا فادعُ الله تعالى أن يهيّئ أسبابِ ووسائل لتربيتهم الحسنة. ثم بشّره 
  :أننا أجبنا أدعيتك مَ مِنْ  ليَِ غْفِرَ لَكَ اللََُّّ مَا *إِنًَّ فَ تَحْنَا لَكَ فَ تْحًا مُبِينًا تَ قَدَّ

أي أن الفتح الذي نرزقك سيكون فتحا مبينا  (3-2 :)الفتح ذَنبِْكَ وَمَا تَأَخَّرَ 
ويميز بين الحق والباطل، ولن يكون الفتح على الأجسام فقط بل على القلوب 
أيضا، ولن يدخل الناسُ الْسلام نفاقا بل شوقا في الدين، وأعطيناك هذا الفتح 

 ، وهذا ما حدث بِلفعل. ليتقوى جانب التربية
نُ وّابًِ صاروا حَفَظَة الدين  فبتوضيح الحق قوّى الله تعالى جانب التربية، وأعطاه 

إلى الأبد. انظروا مثلا، كان هناك وقتٌ حين هرب عكرمة بن أبي جهل من مكة 
(، ثم جاء وقت حين أسلم قائلا إنه لا يستطيع العيش حيث يعيش محمد )

حيث يرُوى أن الأعداء كانوا يقتلون الصحابة واحدا  ؛مخلصاعكرمة وصار مسلما 



 230 

بعد الآخر في قتال، فقال عكرمة: لا أستطيع أن أتحمل هذا الموقف، فهل من أحد 
يصحبني لمقاومة العدو؟ فاصطحب بعضَ الناس واستأذن القائد وهاجم قلب جيش 

هذا الوقت أن العدو الذي كان عدده ستين ألفا فانهزم العدو وفرّوا. لوحظ في 
لشدة الجروح، وجيء إليه بِلماء نظرا إلى عطشه، فقال: اسقوا  عكرمة يلفظ أنفاسه

صاحبي أولا، وأشار صاحبُه إلى جريح آخر والآخر أشار إلى الثالث. كانوا سبعة 
شباب وكانوا على وشك لفظِ أنفاسهم لشدة الجروح ولكن لَ يشرب أحدهم الماء 

قوا صاحبي فلانً قبلي ثم يمكن أن تسقونّ. عندما بل قال كل واحد منهم أن اس
رفض الجميع واحدًا بعد الآخر عاد حامل الماء إلى عكرمة وكان قد لفظ أنفاسه. 

 ثم ذهب إلى الآخرين وكانوا قد استُشهدوا كلهم. 
فتحا ظاهريا فقط بل وفقه لفتح القلوب  بِختصار، لَ يرزق الله تعالى رسوله 

 أيضا. 
 المكانة الأسمى لرسول الله 

ليس بريئا  أضف إلى ذلك أن القرآن الكريم لا يؤكد فقط على أن رسول الله 
وَإنَِّكَ لَعَلى عن الذنب فقط بل يعُدّه إنسانً عظيما يحتل أسمى مكانة، فيقول: 

، أي لا يقولنّ أحد إن نبينا آثم، وإذا قال الأعداء ذلك (5 :)القلم خُلُقٍ عَظِيمٍ 
 فإنهم يهذون فقط إذ نعلم إنه على خُلق عظيم. 

لَقَدْ كَانَ لَكُمْ في ، ثم قال: (2 :)الشرح ألَََْ نَشْرحَْ لَكَ صَدْرَكَ ثم قال تعالى: 
 نتيجة التأسي بأسوته. ، فتستطيعون النجاة (22 :)الأحزاب رَسُولِ اللََِّّ أسُْوَةٌ حَسَنَةٌ 

يزكّي الآخرين أيضا فقال:  ثم بيّن الله تعالى مكانة أعلى منها أيضا وهي أنه 
 ْلُو عَلَيْكُمْ آيَاتنَِا وَيُ زكَِّيكُم ، ثم قال (152 :)البقرة كَمَا أرَْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا مِنْكُمْ يَ ت ْ

تُمْ تحُِبُّونَ اللَََّّ فوق ذلك:  )آل  فاَتَّبِعُونّ يُحْبِبْكُمُ اللََُّّ وَيَ غْفِرْ لَكُمْ ذُنوُبَكُمْ  قُلْ إِنْ كُن ْ
. أي يا من تعترضون عليّ، إن كنتم تريدون أن تصبحوا أحباء الله فتعالوا (32 :عمران

 وهو أن تعملوا مثلما أعمل أنً، عندئذ يُعلكم الله أحباءه.  ؛أخبركم السبيل إلى ذلك



 231 

لا  ثم تقدم خطوة أخرى وقال إن الكلام الذي نزل على محمد رسول الله 
إنَِّهُ نسمح لأحد أن يمسَّه، فهل يمكن أن يكون مَن جاء به غير طاهر؟ فقال: 

، أي (80-78 :)الواقعة لَا يَمسَُّهُ إِلاَّ الْمُطَهَّرُونَ  *في كِتَابٍ مَكْنُونٍ  *لَقُرْآنٌ كَريٌِم 
كتاب عظيم وقد أنزله الله تعالى من زلا لا يمكن أن يمسّه نْس، ولا يمسه   القرآن الكريم

 إلا مطهَّر فقط، فالذي نزل عليه هذا الكلام كيف يمكنكم أن تسموه غير طاهر؟
ثم قال: لقد أعطيناه كتابِ لن يقدر على المساس به أحد اليوم ولن يقدر على 

-16 :)عبس كِراَمٍ بَ رَرةٍَ *  بِأيَْدِي سَفَرةٍَ ذلك في المستقبل أيضا، وذلك لأنه: 
، أي سيبقى في أيدي أنًس سيختارون أسفارا طويلة وهم محترمون جدا (17

 من الدرجة العليا.  وصالحون
لا يمكنني في هذا الوقت إلا تناول اعتراضين فقط، وذلك بإيُاز شديد. والآن 
أدعو الله تعالى أن يورث الْخوة الذين اشتركوا في الجلسة نعِمه، وين زل رحمته على 
الذين ساهموا في ضيافتهم رجالا ونساء وصغارا وكبارا. وينُ زل رحمته أيضا على الذين 

سة وإن لَ يتمكنوا من الاشتراك فيها جسديا، ويوفق كانت قلوبهم مشتركة في الجل
جميع أفراد الجماعة أن يبلّغوا إلى العالَ النور والصدق الذي نًلوهما، ويُعل المخطئين 
منهم صالحين ويقوّي الضعفاء من أفراد الجماعة، ويشفي المرضى ويوفق المدينين 

يل ضعفه، ويؤيد الدعاة أن يز  لتسديد الديون، ومن كان في إيمانه ضعفٌ فندعوه 
في جماعتنا وينصرهم، وأن تحفظهم ملائكة الله ويكونوا أحباء الله، ويبارك الله في 
كلامهم وأفكارهم. وأن يشارك الله في بركات الجلسة كل فرد من أفراد الجماعة 
حيثما كانوا. ويشرح قلوب الناس جميعا بمن فيهم الَندوس والسيخ والنصارى 

 وا أبناء آدم ويعيشوا كالْخوة. والملحدون ليصبح
كما أتمنَ من الْخوة أن يعملوا بما سمعوه في الجلسة. أنً أدعو لَم وسأظل أدعو، 
وأرجو من الْخوة أيضا أن يدعوا الله تعالى ليوفقني لأداء واجباتي ويُعلني نًجحا في 

بغير نصرة أداء المسؤولية التي كلّفني بها. هذا عبء كبير، ولا يمكن لأحد أن يحمله 



 232 

الله وعونه. هذه مسؤولية جسيمة وفيها أخطار كثيرة. نسأل الله رحمته ليبشرنّ عند 
 بأنّ قد أديتُ واجبي.  -شيئا أقول أن يمكنني لا إذ -مثولي أمامه 

أدعو للإخوة مرة أخرى أن يُعلهم الله كاملين في الْيمان ويوفقهم لأداء واجباتهم، 
 ونرضى به، آمين.  وأن نكون جماعة يرضى بنا ربنا

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



233
 

 

 



خطاب ألُقي في 1932/12/28م
بمناسبة الجلسة السنوية في قاديان)

)

 
 

 الآيات التالية من سورة الأعراف: بعد التشهد والتعوذ وتلاوة سورة الفاتحة قرأ 

*

عَتْ كُلَّ شَيْءٍ فَسَأَكْتُ بُ هَا ليلَّذيينَ  يبُ بيهي مَنْ أَشَاءُ وَرَحَْْتِي وَسي قاَلَ عَذَابِي أُصي
يَاتينَا يُ ؤْيمنُونَ * الَّذيينَ يَ تَّبيعُونَ الَّرسُولَ النَّيبَّ  الْأُيم يَّ  يَ تَّ قُونَ وَيُ ؤْتوُنَ الزَّكَاةَ وَالَّذيينَ هُمْ بِيَ
لْمَعْرُوفي وَيَ نْ هَاهُمْ عَني يل يََْمُرهُُمْ بًي ي نْيْ دُونهَُ مَكْتُوابً عينْدَهُمْ يفِ التَّ وْراَةي وَالْْي الَّذيي يَيَ

مُ الْْبََائيثَ وَيَضَعُ عَنْ هُمْ إيصْرَهُمْ وَالْأَغْلَا لَ الَّيتِ  الْمُنْكَري وَيُيُلُّ لََمُُ الطَّيي بَاتي وَيَُُ ريمُ عَلَيْهي
كَانَتْ عَلَيْهيمْ فاَلَّذيينَ آَمَنُوا بيهي وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَّ بَ عُوا النُّورَ الَّذيي أنُْزيلَ مَعَهُ أوُلئَيكَ  
يعاا الَّذيي لَهُ مُلْكُ هُمُ الْمُفْليحُ ون  قُلْ يَا أيَُّ هَا النَّاسُ إيينّ  رَسُولُ اللََّّي إيليَْكُمْ جَيَ

يبًللََّّي وَرَسُوليهي النَّيبي  الْأُيم يي  الَّذيي  السَّمَ اوَاتي وَالْأَرْضي لََ إيلهََ إيلََّ هُوَ يُُْييي وَيُيُيتُ فَآَيمنُوا 
يبًللََّّي وكََليمَاتيهي وَاتَّبيعُوهُ لَعَلَّكُمْ تََتَْدُ ونَ  )الأعراف: 159-157(  يُ ؤْيمنُ 



 234 

بعد محاضراتي البارحة كان حلقي على ما يرام إلى المساء ولكن بعد اللقاءات 
ليلا بحُّ صوتي، وقرب الساعة الثانية عشرة ليلا أصبتُ بنوبة برد وبدأت أشعر 
بِلصعوبة في الكلام. وعندما انتهت سلسلة اللقاءات بعد الساعة الواحدة بعد 

، لذا لا أستطيع أن أتكلم الآن بصوت منتصف الليل كان صوتي قد بُحّ إلى حد كبير
ولكنني أتوقع من فضل الله تعالى أن الصوت سيعلو بعد قليل بعد أن يسخن عال، 

حلقي قليلا. من الممكن ألا تصل بعض أجزاء خطابي إلى بعض الْخوة في البداية 
ما داموا قد جاءوا من مسافات -ولكن أرجو منهم أن يصبروا ويأملوا من الله تعالى 

عيدة لسماع كلمات الحق، وما دمتُ قد قمتُ متوكلا على الله وراجيا منه أن ب
 أنه سيرحمني وإياكم وسيوفقني للخطاب وسيوفقكم للسماع.  -يوفقني لأقول الحق

 أهمية المجالس الدينية 

أقول متأسفا إن بعض الْخوة، وإن كان عددهم قليلا جدا، يُرجون من المجلس 
. مما لا شك فيه أن في كل جماعة بعض لَم النصح إسداءويتمشون في الخارج رغم 

المرائين ويُرجون من المجلس بعد أن يبرزوا أنفسهم فيه. لقد ورد في القرآن الكريم أن 
أيضا، فكانوا يأتون عند انعقاد  بعض المرائين من هذا القبيل كانوا في زمن النبي 

فكان الصحابة يرونهم،  -حدلأنه في بداية المجلس يقع النظر على كل وا-المجلس
قَدْ يَ عْلَمُ وحين تبدأ الفعاليات يتسللون لواذا. يقول الله تعالى عن هؤلاء الناس: 

ُ الَّذِينَ يَ تَسَلَّلُونَ مِنْكُمْ لِوَاذًا  .(64 :)النور اللََّّ
فقد يكون هنا أيضا المراؤون من هذا النوع ولكن هناك كثيرون لا يدركون أهمية 
هذا الموضوع، ولا يعلمون كيفية فعلهم هذا. لقد جاء في الأحاديث ما مفاده: ذات 

في أثناء الخطاب إن الله تعالى أخبره أن شخصا جاء إلى هذا  مرة قال النبي 
 يصِل إليه الصوت إلا بِلكاد، ولكنه قرر المجلس ورأى المكان مكتظاً بِلناس، ولَ

ألا يُرج من المجلس لأن فيه يذُكر اسم الله، فجلس استحياء. فقال الله، سأغض 
الطرف عن ذنوبه، ولن أؤاخذه بها. ثم جاء شخص آخر ووجد أنه لا مكان 



 235 

للجلوس فيه، ولكنه بحث عن مكان هنا وهناك وجلس في مكان حيث أمكن له 
ال الله تعالى: كما تقدّم هذا الرجل جاهدا كذلك سأفسح له سماع الصوت، فق

مكانً في قربي. ثم أخبره الله عن شخص ثالث أنه جاء ووجد أن الصوت لا يصله 
فانصرف، فقال الله تعالى: لقد انصرف هذا الشخص من مجلس ذكر الله وسأصرف 

  1وجهي عنه ولن أفتح له أبواب الرحمة.
 آدابِ. الذين كان في قلوبهم مرض لَ يستطع النبي بِختصار، إن لمجالس ذكر الله

  أيضا أن يعالجهم، واكتفى بِلقول إن شخصا جاء وانصرف. فلما لَ يستطع
أن يعالج ذا قلب مريض فأنى لنا أن نفعل. ولكن بعض الناس يواجهون  رسول الله 

فعلهم.  موقفا محرجا على حين غرة منهم، إذ لا يعرفون ماذا عسى أن تكون نتيجة
: عندما يعُقد مجلس ذكر الله ين زل ملائكة الله برحمته تعالى حتى نهاية يقول النبي 

المجلس. إن مَثل مجلس ذكر الله كمثل بلاط الملك، فإذا كان الخارج من بلاط الملك 
الناسَ  مجرما فكيف لا يكون الخارج من مجلس ذكر الله مجرما؟ لذلك أمر النبي 

في المجلس، إلا إذا اضطر أحد للخروج فليفعل بعد الاستئذان. أن يظلوا جالسين 
هو  -ألف نسمة 25إلى  15الذي يضم من  -إن استئذان الناس في مجلس كهذا

أمرٌ صعب. ولكنني أقول مؤكدا إن الذين يُرجون مضطرين فليعودوا فورا بعد قضاء 
لا لو التزموا بما حاجتهم، وليعلموا أن جلوسهم في المجلس ليس بلا جدوى، لأنهم أو 

سمعوه في المجلس لكان وسيلة نْاتهم، وإن لَ يفهموا بعض ما قيل فيه فمع ذلك إن 
الجلوس في المجلس حسنةٌ. نريد أن يعلم كل أحمدي ترجمة معانّ القرآن الكريم، 
ولكن هناك الكثيرون لا يعرفونها. لا شك أن الذين يقرأونه دون أن يعرفوا ترجمة 

أيضا. وإن لَ يصل الصوت إلى المرء في هذا المجلس أو فهم مضمون معانيه يثُابون 
 المحاضرة أو لَ يفهم فلسوف يثُاب على الجلوس في المجلس على أية حال. 

                                                 
 كتاب العلم، بِب من قعد حيث ينتهي به المجلس...  :صحيح البخاري  1



 236 

وأقول الآن إن موضوع محاضرتي اليوم استمرارٌ لموضوع لا أزال أتناوله منذ أربع 
امس لموضوع: فضائل سنين بفضل الله تعالى. أي موضوع خطابي اليوم هو القسط الخ

القرآن. هناك مواضيع واسعة جدا كسعة موضوع وجود الله تعالى لدرجة أنّ الكلام 
فيه لا يتكرر مهما أكثرنً بيانه. كذلك إن موضوع فضائل القرآن أيضا لا يتكرر، 

 لأن معارف كلام الله تعالى لن تنتهي ولو استمر العالَ كله في بيانها إلى يوم القيامة.
رات التي ألقيتها في السنين الماضية حول هذا الموضوع لَ تنُشر إلى الآن المحاض

لأنني أود أن تنُشر كلها في مجلد واحد ليجد الْخوة سهولة ويسرا عند المقارنة بين 
القرآن الكريم وكتب الأديان الأخرى الْلَامية، ولنتمكّن من المساهمة في تحقيق أمنية 

 اهين الأحمدية. لْكمال البر  المسيح الموعود 
 الفائدة من المحاضرات العلمية

قال لي بعض الْخوة إن عامة الناس لا يفهمون محاضرتك العلمية بمناسبة 
الجلسة، وكثير منهم يُلسون فيها بنية التبرُّك فقط. والجواب الأول على قولَم هو 

في ذلك؟ هذه أنهم إذا كانوا يُلسون بنية التبرك ويبارك الله لَم فما الذي يُحرجكم 
هي الغاية من المجيء إلى هنا، فإذا تحققت هذه البُغية فقد تحقق المراد سواء أفهموا 
المحاضرة أم لا. فيجب ألا تنشأ لدى أحد شكوى تجاه هذا الموقف. خذوا مثلا أنه 
إذا أدخل اُلله مذنبا الجنة بدون سؤال فهل يرفض دخولَا؟ كلا! بل سيجري إليها 

ل المرء ثوابًِ بمجرد الجلوس في المحاضرة فما مجال الشكوى من فورا. كذلك إن نً
ذلك سواء أفهم ما قيل في المحاضرة أم لَ يفهم. غير أنني أرى أن القول المذكور 

بت كثيرا حين خاطئ لأن الله قد أبلغ أذهان أفراد جماعتنا درجة عليا، وقد استغر 
رة. قبل بضعة أيام قال سمعتُ من أخ أحمدي أن بعض الناس لا يفهمون المحاض

أحد زعماء المؤتمر الَندوسي: "المسلمون جهّال وليسوا مثقفين بما فيه الكفاية، لذا 
إن التحكم فيهم ليس سهلا. ولقد حدث أول مرة في تاريخ العالَ أن زمام الحكم 
يكاد يعُطى في يد فئة غير مثقفة". فكتبت الجريدة اليومية "الخلافة" الناطقة بِسم 



 237 

الخلافة المركزية معلّقة على قوله: "لو لَ يفُحِم سائقُ عربة حصان من قرية صغيرة لجنة 
مثل قاديان الحائزين على شهادة بكالوريوس من كلية "خالصة" وكلية "ديانند" لكنا 

 مخطئين في طلبنا هذا، وفي هذه الحالة لن يطلب المسلمون حرية الْقليم أبدا". 
اديان مثقفا إلى هذه الدرجة في رأي المعارضين، فإذا كان سائق عربة حصان في ق

أفليس غريبا أن يقول أحد من أفراد جماعتنا إن الأحمديين لا يقدرون على فهم 
محاضرتي؟ الحق أنهم يفهمون محاضراتي جيدا ولكن القائلين إن بعض الأحمديين لا 

أنهم يفهمون يفهمون المحاضرة لَ يقدّروا مواهب إخوتهم. فقد أحسنوا الظن بأنفسهم 
المحاضرة ولكن أساؤوا الظن بغيرهم وقالوا إنهم لا يفهمونها مع أن المؤمنين بِلأنبياء، 
وإن جهلوا العلوم  المتداولة، يفهمون الأمور الدينية جيدا لأنهم يوهَبون علوما سماوية. 

ما مفاده: لقد جئت بمعجزات سماوية متجددة وأقدم  يقول المسيح الموعود 
لشخصية، ولكن الآخرين يقدمون قصصا وحكايات. كذلك إن جماعته مشاهدتي ا
  حائزة على المشاهدة في العلوم الروحانية، وكل أحمدي ينال علما جديدا يوم

. والله تعالى بنفسه يعلّم الأحمديين ردودا على إيمانه بِلمسيح الموعود 
ا. يروي المولوي الاعتراضات من كل نوع. فمثلا لو استهزأ أحد لنال الجواب فور 

غلام رسول الراجيكي أنه كان يناظر ذات مرة شيخا من الخصوم، وفي هذه الأثناء 
أرُسل أحد الأحمديين إلى ذلك الشيخ بورقة صغيرة، وظن الشيخ أن حامل الورقة 
غير مثقف وسوف يتغلب عليه بسهولة. فقال للأحمدي واضعا ذلك في الحسبان: 

وهذا يعني أنه لا يمكن أن  رافِعُكَ إِلَيّ  :ى جاء في القرآن الكريم عن عيس
قال الشيخ: تحته  رافِعُكَ يموت. قال الأحمدي: ما هي العلامة تحت "ف" في 

إلى الأعلى ولكن الجر  رافِعُكَ "جر". قال الأحمدي: من الممكن أن ترفعه كلمة 
بِختصار،  تحت "ف" يُره إلى الأسفل ولا يسمح له بِلصعود. فلزم الشيخ الصمت.

الأسلوب الذي يعترض به معارض يفهّم الله تعالى الأحمديين لْفشاله ردا بِلأسلوب 
نفسه. فيرد الأحمديون غير الملمّين بِلعلوم الظاهرية تماما ردودا جميلة لا يسع 



 238 

خادم اسمه "بِيران  المعارضين إلا أن يلزموا الصمت. كان عند المسيح الموعود 
أثرّ  عقله عاديا جدا، لكن بقاءه في صحبة المسيح الموعود دِتّا"، وكان فهْمه و 

فيه بشدة. ذهب ذات يوم إلى "بطالة" لْرسال البرقية. كان المولوي محمد حسين 
البطالوي في ذلك الزمن يمنع الناس من المجيء إلى قاديان، وذات مرة رأى المولويُّ 

ا وجدتَ هنالك؟ يُب محمد حسين هذا الخادم وأمسك به وقال: أين ذهبتَ؟ ماذ
ألا تبقى هناك، وقال كلاما كثيرا من هذا القبيل. قال الخادم: أنً لست مثقفا كثيرا 
ولا أعرف تفاصيل القضية، ولكنني أعلم شيئا واحدا وهو أن المرزا المحترم جالس في 
بيته والناس يأتونه من مسافات بعيدة، ويصِلُون إليه بعد تكبّد مشقة السفر في 

لأحصنة، أما أنت فتسعى جاهدا وتتجول هنا وهناك ولا يتوجه إليك أحد. عربِت ا
أقول: هذا دليل علمي قدمه على صدق مبعوث من الله شخص جاهل لدرجة أنه 
كان يشتري الكيروسين ببضع مليمات ويصبه في طبيخه ويأكل دون أن يعرف 

لميا، أي أن نصرة ماذا يفعل. ما كان يعرف تعابير علمية ولكن ما قاله كان دليلا ع
 الله تحالف حضرة المرزا وأنت تصيبك اللعنة فقط. 

بِختصار، عندما يدخل أحد في جماعة ربِنية يُشحَّذ عقله فيفهم أدق معارف 
الروحانية بكل سهولة. والأقوام الذين يقولون إننا لا نستطيع أن نفهم أمورا من نوع 

ُ كذا وكذا تنحط عقولَم ويعجزون عن فهم أمور بسي طة أيضا. ولكن الذين تبُينِّ
أمامهم نكات روحانية وعلمية ويحاولون فهمها تنشأ في غير الفاهمين منهم أيضا 
مواهب حتى يبدأون بفهمها رويدا رويدا. فلا يُطر ببالي عند إلقائي محاضرة علمية 
حتى أمام الفلاحين الأحمديين أنهم لن يفهموها، ولكن مقابل ذلك أخشى عند 

ضرة علمية على طلاب الكليات من غير الأحمديين أنهم قد لا يفهمون إلقاء محا
كلامي. والسبب في ذلك أن الأحمديين معتادون على سماع محاضرات علمية 
وروحانية، بينما الآخرون ليسوا متعودين على سماع أمور دينية. للتعوُّد على سماع 

د فور ولادته. فإذا كان ممكنا أن برفع الأذان في أذنَ يْ الولي أمور دينية، أمر النبي 



 239 

تنشأ موهبة فهم الأمور الدينية على هذا النحو في ولد صغير فكيف لا يفهمها 
 الأحمديون ببيان الأمور العلمية أمامهم؟ 

الحق أن الناس بأنفسهم جعلوا العلوم صعبة. قد هيأ الله تعالى علوما لكل 
فهمها سواء كانوا فلاحين أو موهبة ل -أياًّ كان مستواهم-شخص، وأودع الناس 

يقومون بأعمال علمية. لو لَ يعُقِّد الناسُ العلومَ بأنفسهم لما تعذر فهمها على أحد. 
عندما يقول أحد إن كذا وكذا ثابت من دليل الاستقراء يقول كثير من الناس: ما 

أم أدرانً ما دليل الاستقراء؟ ولكن إذا قيل: هل ظل آبِؤكم يموتون كابرا عن كابر 
 لا؟ سيفهم الأمر كل شخص. 

بِختصار، إن الله لَ يُعل أيّ علم معقّدا، بل الناس يُعلونه كذلك نتيجة انتقاء 
الكلمات. وإن لَ يفهم الناس محاضرتي فأنً المخطئ في ذلك لأنّ لَ أستخدم كلمات 
سهلة الفهم لَم، وإلا ليس في القرآن الكريم مضمون لا يقدر المرء على فهمه. 

ول أن ألقي المحاضرة بكلمات سهلة، ولكن بعض الكلمات الصعبة تَرج فسأحا
 من اللسان عند تسلسل الكلام ولكنها لا تفسد الموضوع.

 الدليل التاسع على أفضلية القرآن الكريم

لقد بيّنتُ إلى الآن ثمانية أدلة على أفضلية القرآن الكريم، واليوم سأقدم الدليل 
 التاسع. 

أفضلية القرآن الكريم على الكتب الْلَامية السابقة  الدليل التاسع على
والفلسفات الأخرى هو أنه يوضح الأخطاء الواردة في كتب الأديان الأخرى 
الْلَامية والفلسفات الدينية كلها، ولا يكتفي بإيضاحها فقط بل يصححها أيضا. 
من الواضح أن الذي يستخرج خطأ يكون أفضل من المخطئ. ومستخرج الخطأ 

ون أستاذا وبِرعا في المجال المعني. إن أفضلية القرآن الكريم التي ستتحقق من يك
خلال هذا الدليل سوف تثبت على الكتب الْلَامية الحالية والأديان المعاصرة، لأنه 
من الممكن جدا أن الخطأ الذي يستخرجه القرآن الكريم قد لا يكون موجودا في 



 240 

عد. أو قد لا يكون ذلك الأمر موجودا في الكتاب الأصلي بل أُضيف إليه فيما ب
ذلك الدين بل نسبه الناس إليه فيما بعد، لأن جميع الأديان جاءت من الله تعالى 
فلا يمكن أن يكون فيها أمر خاطئ وكاذب من الله تعالى. فكلما وصف القرآن 

كن الكريم كتابِ سابقا بأنه غير مكتمل يكون المراد من ذلك أن الكتب السابقة لَ ت
على هذه الحال في وقتها، وكلما قال إن فيها خطأ كذا وكذا يكون المراد منه أن الله 
تعالى لَ يقله. وحين يذكر أخطاء الفلسفة يكون المراد أن الناس اختلقوا تلك الأمور 

 بعقولَم، وهي خاطئة.
لقد قلت إن أخطاء الكتب السابقة التي ذكرها القرآن الكريم لَ تكن موجوده 

في حالتها الأصلية. ومن هذه الناحية أيضا يثبت القرآن الكريم أنه أفضل منها، فيها 
لأنها محرَّفة ومبدَّلة في حالتها الراهنة. ولكنها ما دامت موجودة أمام العالَ في حالتها 
الحالية ويعمل بها الناس ويتضررون، لذا فإن أفضلية القرآن الكريم ثابتة على أية 

ته يطلّعون على أخطاء الكتب السابقة. ويثبت أيضا أنه ما حال لأن الناس بواسط
من كتاب جدير بِلعمل الآن سوى القرآن الكريم. لقد ادّعى القرآن الكريم ذلك 

تَاللََِّّ لَقَدْ أرَْسَلْنَا إِلَى أمَُمٍ مِنْ قَ بْلِكَ فَ زيََّنَ لََمُُ الشَّيْطاَنُ أعَْمَالََمُْ فَ هُوَ  بنفسه وقال: 
َ لََمُُ الَّذِي اخْتَ لَفُوا * مُ الْيَ وْمَ وَلََمُْ عَذَابٌ ألَيِمٌ وَليِ ُّهُ  وَمَا أنَْ زلَْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ إِلاَّ لتُِ بَينِّ

 .(65-64 :)النحل فِيهِ وَهُدًى وَرَحْمةًَ لقَِوْمٍ يُ ؤْمِنُونَ 
 إعلانات القرآن الكريم الستة

ادعاءات. الأول: جاء الأنبياء قبل لقد قدّم الله تعالى في هاتين الآيتين ستة 
فَ زيََّنَ . الثانّ: تَاللََِّّ لَقَدْ أرَْسَلْنَا إِلَى أمَُمٍ مِنْ قَ بْلِكَ أيضا، فقال:  رسول الله 

، أي فسدت الأمم بعد ذلك وجعلوا التعاليم التي أعُطوها لََمُُ الشَّيْطاَنُ أعَْمَالََمُْ 
 فسانية حسنة. معيبة، وبدأ الناس يرون أهواءهم الن

من طبيعة الْنسان أنه يرتكب السيئة أولا ثم يأتي بأدلة تؤيدها. كان الخليفة 
يقول إنه سأل ذات مرة سارقا: ألَ تستحِ مرة عند  الأول للمسيح الموعود 



 241 

السرقة؟ قال: الحق أن المالَ الحلال هو ما نكسبه نْن، إذ نخاطر بأنفسنا للحصول 
د كثيرا من المشقة والجهد لذا فإن ما نْصل عليه هو حلال على المال، وما دمنا نتكب

 لنا. يتبين من ذلك أن السارقين أيضا يقدمون الدليل على جواز سرقتهم. 
بِختصار، الْنسان يرتكب السيئة أولا ثم يُترع أدلة على جوازها. الحق أن الله 
تعالى أودع فطرة الْنسان حِسًّا يلومه على ارتكابه فعلا سيئا. وما دام الْنسان لا 

فَ زيََّنَ يقدر على تحمُّل اللوم في كل وقت لذا يُتلق أدلة ليُجيز فعله. يقول الله تعالى: 
 ، أي عندما يعتاد الناس على فعل سيء يحسبونه حسنا.انُ أعَْمَالََمُْ لََمُُ الشَّيْطَ 

. أي أن هذه السلسلة لَ تنته بعد بل فَ هُوَ وَليِ ُّهُمُ الْيَ وْمَ الادعاء الثالث هو: 
تجد اليوم أيضا الأقوامَ كلها في الحالة نفسها ولا يزال تأثير هذا العمل الشيطانّ 
ولعنته ملحوظة عليهم لأن الفساد الذي يطلّ برأسه مرة لا يمكن لأحد أن يزيله 

 سوى الله تعالى. 

نهم مهددون بِلوقوع في الجحيم ، أي لأوَلََمُْ عَذَابٌ ألَيِمٌ الادعاء الرابع هو: 
 بسبب هذا العيب، لذا تريد رحمة الله أن تسعفهم. 

َ لََمُُ الَّذِي اخْتَ لَفُوا الأمر الخامس المذكور هو:  وَمَا أنَْ زلَْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ إِلاَّ لتُِ بَينِّ
عباد الله . أي كان ضروريا في هذه الحالة أن يفُتح بِب رحمة الله. عندما ضلّ فِيهِ 

وفسدت الكتب السابقة فتح الله بِب رحمته. فيا رسول الله، قد أنزل الله عليك 
 كتابه لتطلعهم على تعليم حقيقي ليزول الفساد، ولكنهم خالفوه وضلّوا الطريق. 

الأمر السادس هو: لَ يكتفِ الله بإزالة الفساد فقط بل بيّن في هذا الكتاب أمورا 
ببيان أخطاء الكتب والفلسفات السابقة بل جاء أيضا إضافية أيضا، ولَ يكتف 

 هُدًى وَرَحْمةًَ لقَِوْمٍ يُ ؤْمِنُونَ بأمور لَ تَطر ببال الفلاسفة السابقين. وهي نوعان: 
أحدهما هدى والآخر رحمة. الَداية تعني وسائل الارتقاء الذهني والعقلي. والرحمةُ 
تعني وسائل الراحة والَناء والارتقاء العملي. فهذا يعني أن القرآن الكريم لا يشمل 
وسائل الارتقاء الذهني فقط بل فيه وسائل الارتقاء العلمي أيضا. والأديان 



 242 

ى هذين الأمرين فقط، وكلاهما موجود في والفلسفات كلها تسعى للحصول عل
 القرآن الكريم، ففيه هُدى ورحمة. 
 القرآن الكريم هو الفرقان

تَ بَارَكَ الَّذِي نَ زَّلَ الْفُرْقاَنَ عَلَى الآية الثانية التي تدل على هذا الموضوع هي: 
 فقطانٍ ولكنني سأذكر . للفرقان عدة مع(2 :)الفرقان عَبْدِهِ ليَِكُونَ للِْعَالَمِيَن نَذِيراً

المعنيين اللذين ينطبقان هنا. الأول: كل ما يفرّق بين الحق والباطل. الثانّ: الصبح 
والسَّحَر. يقول الله تعالى: يمكن التمييز بين الحق والباطل بواسطة هذا الكتاب. 

ة وثانيا إننا جعلناه مثل فلق الصبح، بمعنَ أنه عندما ينبلج الصبح تظهر للعيان حقيق
كل شيء. كذلك أظهر هذا الكتابُ الحقيقةَ. فمن منظور هذا المعنَ يكون معنَ 

( تبارك 2( تبارك الله الذي أنزل على عبده كلاما يميز بين الحق والباطل. )1الآية: )
الذي أنزل على عبده كلاما ترى في ضوئه جميعُ الفلسفاتِ عيوبها وتشرع في 

انبلاج الصباح كذلك في ضوء القرآن  إصلاحها. كما يتراءى عيب كل بيت عند
 سيرى أصحاب الأديان كلها ما عندهم من العيوب ويشرعون في إصلاحها. 

بِختصار، لقد قدِّمت في القرآن الكريم أدلة تميز بين الحق والباطل، وقدِّمت 
التعليمات الصحيحة بأسلوب أظهر على الناس نقاط ضعف أديانهم تلقائيا، 

 وبدأوا بسترها. 
 ءة أقوام العالم من الشركبرا

انظروا الآن كيف تحقق هذان الأمران. سأذكر أحدهما بِلتفصيل لاحقا، أما 
القول إن الناس يبدأون بإصلاح عيوبهم عند انفلاق الصبح فيتبين صدقه من حقيقة 

. كان اليهود قد عند بعثة رسول الله متورطة في الشرك  أن الأقوام كلها كانت
اتَذوا "عزيرا" ابن الله، مع أن لديهم تعليم الْيمان بإله واحد. كذلك كانت الزرادشتية 
مؤسسة على وحدانية الله، ومع ذلك فسد أتباعها واتَذوا إل هين اثنين. واتَذ 

 الصين فقد اتَذت إل ها منفصلا لكلمليون إل ه. أما البوذية في  330الَندوس 



 243 

ن هناك إل ه للخشب، وإذا صُنعت من الخشب طاولة صار لَا إل ه شيء. فمثلا كا
في هذا الوقت وعلّم أن هناك إل ها واحدا فقط. كان الناس  منفصل. فبُعث النبي 

أَجَعَلَ وقالوا:  حينذاك قد ابتعدوا عن التوحيد كثيرا فضحكوا على هذا الكلام،
كن ممكنا أن يُطر ببالَم أن الْل ه واحد فكانوا . ولما لَ ي(6 :)ص الْآَلَِةََ إِلََاً وَاحِدًا

قد ضم آل هة كثيرة في إل ه واحد، ورأوا تقديم عقيدة إله  يزعمون أن رسول الله 
واحد حمقا، فكأنهم كانوا يرون تقديم الاعتقاد بإله واحد حمقا. كذلك كان النصارى 

ا متورطة في الشرك. يعتزّون بِعتقادهم بثلاثة آل هة. بِختصار، كانت الأقوام كله
ولكن بعد انتشار نور القرآن الكريم آلت الحالة إلى أن مسيحيا يهُبُّ اليوم ويقول: 
لا يقدم التوحيد الخالص أيّ كتاب سوى الْنْيل، ولا يشعر عند قوله هذا بكِبَرِ 

على  الكذب الذي يتفوه به! إذن، كان الناس من قبلُ يضحكون على النبي 
وحيد، أما الآن حين طلعت الشمس فقد ظهر سواد وجوههم تقديمه عقيدة الت

مليون إل ها وكانوا ساخطين على  330وبدأوا يغسلونه. كان الَندوس قد اتَذوا 
السلطان محمود الغزنوي بسبب كسره أصنامهم. أما الآن فترى الَندوس أنفسهم 

اد سيء. يكسرونها هنا وهناك لأن شمس القرآن قد طلعت وعلموا أن الوثنية اعتق
خذوا أيّ قوم فتجدونهم يُالفون أفكار الشرك. فما أعظم هذا الدليل على كون 
القرآن فرقانً! يمكن تقديم عشرات الأدلة حول هذا الموضوع ولكنني لا أريد 

الحقيقة هي أنه لَ يكن هناك دين من  ؛الْسهاب فيه لأنه أمر ثانوي. على أية حال
ة والَندوسية وغيرها إلا وكان أهله مشركون في بين اليهودية والنصرانية والمجوسي

البداية، ولكنهم غيّروا اعتقادهم بعد نزول القرآن الكريم. هذا أمر بديهي لدرجة أنه 
 يكفي وحده أي عاقل دليلا على الأفضلية. 

بِختصار، أعُلن في هذه الآية أنه قد استُخرجت بواسطة القرآن الكريم أخطاء 
وفكرٍ وأعُطي مقابلها تعليم صادق. ثم يقول الله تعالى  كل دين وملّة وكل فلسفة

إن حدوث ذلك كان ضروريا. ولا يصح القول: ماذا كانت حاجته إلى استخراج 



 244 

يقول الله تعالى إن ذلك كان  ؟أخطاء الآخرين، بل كان يكفيه أن يقدم تعليمه
للعالَ كله، فهو ليس موجَّها ، أي قد أنزلنا القرآن ليَِكُونَ للِْعَالَمِيَن نذَِيراًضروريا: 

إلى اليهود أو إلى النصارى أو إلى الَندوس فقط، وهو ليس لأهل الأديان فقط بل 
موجَّه إلى أصحاب الفلسفات أيضا. وما لَ تتم الحجة لا يمكن أن يكون نذيرا. 
فكان ضروريا بواسطته تدارك الأديان الباطلة والفلسفات الباطلة وإزالة الأوهام 

 والوساس كلها، وإلا لما جاز إرساله إلى العالَ كله.  الباطلة
انظروا الآن، ما أعظم هذا الْعلان الذي قام به القرآن! لا يسع كتابِ آخر أن 
يعلن ما أعلنه القرآن الكريم. بل الحق أنه لا يمكن لأحد أن يعلنه ما لَ يتحلّ بست 
مزايا. الأولى: أن يكون مطلّعا على جميع الكتب. وعندما لا يعرف أحد عن الفيدا 

خطاءهما؟ كذلك إن لَ يطلّع على أفكار الفلاسفة والدساتير فكيف له أن يستخرج أ
أنى له أن يدحضها؟ فلا يمكن أن يدّعي ذلك إلا من كانت لديه مكتبة كاملة 
تشمل كتب أديان العالَ كلها وكتب الفلاسفة كلهم. ولكن المكتبة مثلها لَ تكن 

 بل لَ يعلم عن عشرات الأديان شيئا.  موجودة عند رسول الله 
نية التي يُب أن يتحلى بها هذا المدّعي هي أن يكون قادرا أيضا على الميزة الثا

العثور على الأخطاء، وكانت لديه معلومات تشمل مضامين الكتب كلها. لَ يكن 
أن يدّعي ذلك لأنه لَ تكن لديه كتب أديان العالَ، فلا ينشأ سؤال  لرسول الله 

 قراءته إياها.
 ن مطلّعا على كافة أنواع الفلسفات. الميزة الثالثة المطلوبة هي أن يكو 

والميزة الرابعة المطلوبة هي أن يكون لديه إلمام بكافة أنواع الأوهام والوساوس، 
لأنه قد أعُلن أن القرآن الكريم يدحض الوساوس أيضا، وليس بوسع إنسان أن 
يعثر على وساوس الناس. فلا يسع بشرا أن يدّعي أنه قادر على إزالة وساوس 

ما لَ يكن مطلّعا على أفكارهم جميعا. والمعلوم أن الاطلاع عليها يفوق الناس 
 قدرة البشر. 



 245 

وخامسًا لو فرضنا جدلا أن أحدا اطلع على كافة أنواع الأوهام والوساوس 
وما شابهها، فمع ذلك لن يقدر على دحضها ما لَ يكن قادرا على الرد أصلا. 

 قدرته على الرد على كل اعتراض.  لذا يُب أن يتحلى المدّعي بميزة خامسة وهي
والميزة السادسة المطلوبة هي أن يردّ في كتاب صغير مثل القرآن الكريم على 
أخطاء الكتب كلها، ويبين جميع الأمور الحسنة. يعترف المسيحيون أن القرآن 
الكريم أقل حجما من الكتاب المقدس، ومع ذلك لَ يرد في الكتاب المقدس 

 محبة. هذه الميزات الست لا توجد إلا في الله تعالى. والله تعالى ادعاءٌ إلا أن الله
وحده يعلم كم يوجد في العالَ من الأديان والفلسفات، ونظره الدقيق فقط يصل 
إلى أدق الأمور، وهو وحده يرى أوهام البشر ووساوسهم. وهو وحده قادر على 

ير. إذن، لا أن يدحض الأمور الخاطئة كلها، ويذكر كل شيء في كتاب صغ
نْسَانَ يمكن أن يعلن ذلك إلا كتاب الله، كما يقول الله تعالى:  وَلَقَدْ خَلَقْنَا الِْْ

. في (17 :)ق وَنَ عْلَمُ مَا تُ وَسْوِسُ بِهِ نَ فْسُهُ وَنَْْنُ أقَْ رَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَريِد
الكتب الدينية، أما الآية المذكورة سابقا جاء الادعاء عن استخراج أخطاء أتباع 

في هذه الآية فقد أعلن عن بيان أخطاء الناس كافة سواء كانت لَم علاقة 
بِلكتب الدينية أو كانت أفكارهم مبنية على الأدلة العقلية فقط. الكتب الأخرى 
لَ تقدر حتى على بيان الاعتراضات التي تطل برأسها ضد الدين، نًهيك أن 

 تدّعي الرد عليها.
 لمالتحدي للعا

هذا إعلان عظيم لدرجة أنْ أراه وحده يستطيع إثبات أفضلية القرآن الكريم، 
وإن اختبار مصداقيته أيضا سهل جدا. فليقدم الناس بعض الاعتراضات الغريبة عن 
الدين ثم لينظروا هل الردُّ عليها موجود في القرآن الكريم أم لا. وقد سبق أن تحديتُ 

ين كما يحلو لَم وأنً مستعد للرد على كافة اعتراضاتهم العالَ كله أن يعترضوا على الد
من القرآن الكريم نفسه. فلينشروا اعتراضاتهم في كتاب وسأفرض على نفسي أن أردّ 



 246 

عليها من القرآن الكريم حصرا. وإن لَ أستطع يمكنهم أن يقولوا إن قولك بأن القرآن 
ذا استعد أحد لَذا الاختبار الكريم ردّ على كل اعتراض بِطل. ولكنني واثق من أنه إ

سيجعلني الله تعالى نًجحا فيه. لقد علّمني ملائكة الله سورة الفاتحة التي هي أصل 
القرآن الكريم وأطلعونّ على معارفها. وإنني موقن بأنه ما دام ملائكة الله، منزّلِ 

 يعرفه القرآن، علمونّ سورة الفاتحة ومعارفها وقال لي الملاك أيضا إنه علّمني ما لا
أحد. فلا يمكن أن يأتي معارض بِعتراض لا أستطيع الرد عليه من القرآن الكريم 
فقط. لذا أتحدى مرة أخرى معارضي الْسلام كافة أن يطرحوا شيئا معاديا وسأردّ 
عليه مبدئيا من القرآن الكريم فقط. قبل بضعة أيام جاءنّ شخص وقال: أريد أن 

تفضل بكل سرور. قال: هل يصدّق القرآن  أسألك بعض الأمور الدينية، قلت:
الكريم ادعاء المرزا المحترم؟ قلت: نعم. قال: أخبرنّ عن آيةٍ تصدِّقه؟ قلت: القرآن 
كله يصدقه. قال: كيف ذلك؟ قلت: هذا ما أراه أنً، ولكن يمكنك أن تقرأ أي 
 آية تشاء وسأثبت صدقه منها، وسأوضح الموضوع بواسطتها بفضل الله تعالى. ثم

ُ أَحَدٌ قلت: يمكنك أن تقرأ  مثلا. فتردد قليلا على ذلك وظن لعلني  قُلْ هُوَ اللََّّ
وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَ قُولُ آَمَنَّا بِِللََِّّ سأثبت له ادعائي من هذه الآية، فأهملها وقرأ: 

مان. الأول: هم ، قلت: المؤمنون قس(9 :)البقرة وَبِِلْيَ وْمِ الْآَخِرِ وَمَا هُمْ بمؤُْمِنِينَ 
الذين يظنون أنهم مؤمنون ولكنهم يكْذبون، والقسم الثانّ هم الذين يؤمنون في 
الواقع. فالذين يزعمون أنهم يؤمنون ولكنهم ليسوا بمؤمنين في الحقيقة عندما يمثلون 
أمام الله تعالى يقول لَم إنكم ادّعيتم الْيمان ولكن لَ تؤمنوا في الحقيقة. فيقولون: 

ذن لَ تنبّهنا بواسطة رسول؟ ثم سألتُ الزائر: كم من الناس يصلّون الصلاة في لماذا إ
هذه الأيام؟ قال: عدد قليل جدا. قلتُ: الناس من هذا النوع هم الذين يقولون إننا 
آمنا ولكنهم لا يؤمنون في الحقيقة. ما الذي سيحدث لَم؟ لا يمكن أن يكون بيان 

كان الناس من هذا النوع موجودين فهل يُب أن   القرآن صادقا ما لَ يعالجهم. فإذا
 يأتي من الله مبعوث أم لا لْرشادهم إلى الصراط المستقيم؟ 



 247 

 المبدئي الأول الذي قام به القرآن عن وجود الله تعالىح الإصلا

والآن أتناول على سبيل المثال أمورا مبدئية وأبيّن كيف استخرج القرآن الكريم 
أخطاء الأديان الأخرى وأفكار الفلاسفة وأصلحها. أول ما يُطر ببال الْنسان فور 
تفكيره في موضوع الدين هو: هل لَذا العالَ إل ه أم جاء العالَ إلى حيّز الوجود تلقائيا 

 وليس له خالق؟ 
 القرآن الكريم بأن هناك أنًسا يزعمون أنه ليس هناك إله، ثم شرح مصدر لقد أقرَّ 

علمهم أيضا. ولكنني سأقدم دليلا واحدا حول هذه الأمثلة دون الخوض في 
نْ يَا نََّوُتُ وَنَْْيَا وَمَا يُ هْلِكُنَا التفاصيل. يقول الله تعالى:  وَقاَلُوا مَا هِيَ إِلاَّ حَيَاتُ نَا الدُّ

، يقولون إننا (25 :)الجاثية هْرُ وَمَا لََمُْ بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنْ هُمْ إِلاَّ يَظنُُّونَ إِلاَّ الدَّ 
 نَّوت ونتولد بحسب قانون ثابت وإلا ليس هناك مَن يعمل ذلك. 

إن كثيرا من الملحدين يشرعون في تقديم الأدلة ضد وجود الله، ولكن كبار 
" وغيره يقولون إنهم لا يُدون دليلا على الملحدين والشاطرين منهم مثل "هكسلي

وجود الله. فحين سئل "هكسلي" عن دينه قال: لا أعلم. إذن، إن أساسهم هو 
وَمَا لََمُْ بِذَلِكَ مِنْ عام حين قال:  1300على الْنكار. وهذا ما أخبر به الله قبل 

لحدون قوله هو إننا نظن كل ما يستطيع الم  (25 :)الجاثية عِلْمٍ إِنْ هُمْ إِلاَّ يَظنُُّونَ 
أنه ليس هناك إله، وليس لديهم دليل إيُابي على ذلك، بل إنَّا ظنهم ووَهمهُم أنه 

 ليس هناك إله. والقطعيةُ لا يمكن أن تؤسَّس على النفي. فهذا ذكر الْلحاد. 
والآن أبين كيف دحض القرآنُ الكريم الْلحادَ. ولكن سأكتفي بدليل واحد، 

، أي في العالَ (28 :)الجاثية وَللََِّّ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ  :وهو قول الله 
مَلِك يتصرّف في السماوات والأرض، وتتجلى قدراته دائما. المراد من السماء هنا 
هو النظام الشرعي. المراد من الأرض هو النظام الطبيعي. والآية تعني أن هناك 

أي الشرعية، والأنظمة الأرضية أي الطبيعية. انسجاما عظيما بين الأنظمة السماوية 



 248 

فلا يسع أحدًا أن يقول نظرا إلى هذا الانسجام إن كل هذا جاء إلى حيّز الوجود 
صدفة ومن تلقاء نفسه. فلو كان النظام الطبيعي من تلقائه لما حدث التوافق بينه 

أن يقول  وبين كلام الأنبياء؟ بينما تلاحظ في هذين النظامين وحدة لا يسع أحدا
نظرا إليها إنه ليس هناك من يدير هذا العالَ. إن أدلة المشاهدة ونظام العالَ مذكورة 
بِلتفصيل في محاضرتي بعنوان: "وجود البارئ تعالى". أي أن هناك انسجاما بين 
كلام الله والنظام الطبيعي بحيث لا يمكن لأحد أن يقول نظرا إليه إن كل هذا وُجد 

النظام الطبيعي موجود تلقائيا فلماذا يتوافق مع كلام الأنبياء. إذن، تلقائيا. إذا كان 
إن تأييد النظام الشرعي والنظام الطبيعي لبعضهما، بل إن سير النظام الطبيعي تحت 
النظام الشرعي يدل على أن هناك من يدير هذا العالَ حتما. وهذا الدليل مجموع 

دلة كلها في رأيي. إن دليل النظام يبيّن دليل المشاهدة ودليل النظام، وهو أقوى الأ
أن العالَ كله خاضع لنظام، أما دليل المشاهدة فيقول إن مع الشريعة أدلتها. ومجموع 
هذين الدليلين يوحي بأن كِلا النظامين متّحد مع بعضه البعض. وهذا الاتحاد أقوى 

يم نفسه، وأبيّن دليل على وجود الله تعالى. أقُدِّم على ذلك دليلا من القرآن الكر 
 كيف توافق النظام السماوي مع النظام الأرضي.

عام أنه جاء من الله تعالى، وأعلن أن خالق  1300قبل  لقد ادّعى النبي 
الأرض والسماء هو إله واحد، وادعى أيضا أن آيات الله تؤيده. فنرى أن العالَ 

ات  الذي كان يُري تحت نظامٍ، فإنه بعد ولادة رسول الله  فورا بدأت التغيرُّ
تحدث فيه تحت الكلام السماوي. يتبين من ذلك بجلاء أن العالَ يُري تحت أحكام 

 الذي جاء منه القرآن الكريم. 
 لبعثة محمد  دعاء إبراهيم 

أعود إلى الوراء بقدر أربعة آلاف عام من اليوم لْثبات كيف يُري ملكوت 
أربعة آلاف عام، عند رفع قواعد  السماء والأرض تحت ملك ذات واحدة. فقبل



 249 

هُمْ الكعبة دعا إبراهيم مع إسماعيل عليهما السلام:  ربَ َّنَا وَابْ عَثْ فِيهِمْ رَسُولًا مِن ْ
لُو عَلَيْهِمْ آيَاتِكَ وَيُ عَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالحِْكْمَةَ وَيُ زكَِّيهِمْ إنَِّكَ أنَْتَ الْعَزيِزُ الحَْكِيمُ   يَ ت ْ

، أي ندعوك يا ربّ أن تبعث في ذريتنا التي ستنتشر في هذا البلد (130 :)البقرة
لُو عَلَيْهِمْ آيَاتِكَ ( 1في المستقبل رسولا تكون مهامه: ) وَيُ عَلِّمُهُمُ ( ،2 )يَ ت ْ

( 4، أي يوضح لَم حِكَم الأحكام. )وَالحِْكْمَةَ ( 3أي الشريعةَ، ) الْكِتَابَ 
 َيُ زكَِّيهِمْ و أي يطهّرهم وينقذهم من السيئات. لقد دُعي هذا الدعاء قبل أربعة ،

آلاف عام في مكان غير ذي زرع. إن بئر زمزم الذي انفجر هنالك كمعجزة كان 
شربه، وحول هذه البئر سكنت بعض  الَنود نسبيًا، فلا يستسيغ مالحا ماؤه

أن ابعثْ  اهيم العائلات. وفي ذلك المكان، عند بناء بيت من الحجارة دعا إبر 
يا ربنا إلى مَن يولَدون هنا رسولا يعلّمهم أدلة على وجودك ويعلّمهم شريعتك 

 أي يطُلعهم على الفائدة من العمل بها، ويزكيهم.  ؛ودقائقها
 لو تأملنا في هذا الدعاء جيدا لتبين لنا أنه قد أخُبر فيه عن الأمور التالية: 

ر للعيان ضرورة بعثة هذا النبي. الأمر الأول: ستبقى مكة قائمة إلى وقت تظه
الطبيعي في تلك المنطقة هو أن الرياح العاصفة تهب، وتحدث الزلازل وتدمر مدنً 
كبيرة، ولكن قد أخُبر هنا أن كل هذه الحوادث لن تقدر على خراب هذا العمران، 

 وهكذا كان بِلفعل. 
عليهما السلام ستستمر إلى الأمر الثانّ المذكور هنا هو أن ذرية إبراهيم وإسماعيل 

. يتضح منه أن ذريتهما ستكون موجودة ربَ َّنَا وَابْ عَثْ فيِهِمْ رَسُولًا الأبد لأنه قيل: 
إلى بعثة ذلك الرسول. إن نسل معظم العائلات في العالَ يُري إلى ثلاثمئة أو أربعمئة 
عام على أكثر تقدير ثم يندثر، ولكن قيل هنا إن نسل إبراهيم وإسماعيل عليهما السلام 

ستتحكم هذه . و سيستمر إلى ألفَي عام في كل الأحوال أي إلى بعثة رسول الله 
النبوءة في الأمراض حتى لا تقضي على هذا النسل، وتتحكم بكافة أنواع الحوادث 
 لكيلا تقضي على هذا النسل، وستولد ذرية بعد ذرية ويستمر هذا النسل إلى الأبد. 



 250 

الأمر الثالث الذي يثبت من هنا هو أن رسولا سيأتي من نسل إبراهيم، مع أنه 
 نوع من الناس ستكون ذريته. لا يسع أحدا أن يدّعي أيّ 

الأمر الرابع المذكور هو أنه سيقلب حالة هذا القوم رأسا على عقب، وينتقلون 
من حالة دنيا إلى حالة عليا. كم من أنًس يقدرون على تزكية الآخرين؟ الأستاذ لا 
يستطيع أن يزكّي حتى تلميذا واحدا! يرُوى عن أبي علي بن سينا أنه كان ذات مرة 

(. تلاميذه كتابِ فقال أحدهم في أثناء الدرس: أنت أفضل من محمد )يدرّس 
كان ابن سينا مؤمنا صادقا وكان يتقن علم النفس، فظن أنه لو شرح له الموضوع 
الآن فقد لا يفهمه ولعله يضلّ أكثر بسبب عناده، فلزم الصمت. ولكن في أحد 

البرد قال لذلك التلميذ:  الأيام حين كان الطقس بِردا وماء البركة متجمدا بسبب
اخلعْ ثيابك واقفزْ فيها. قال التلميذ: ما أغبى هذا الكلام الذي تقوله! هل تريدنّ 

 أن أموت بِلقفز في الماء البارد؟ قال ابن سينا: كنتَ يوما تفضّلني على محمد 
ا إننا سنموت إذا أطعن أما اليوم فلا تطيع أمري البسيط. بينما لَ يقل أتباع محمد 

فورا وإن رأوا الموت محدقا بهم، فكانوا  أمرك كذا وكذا. بل كانوا ينفِّذون أمره 
 يضحّون بحياتهم من أجله بكل سرور. 

إذن، ما أعظم هذا الكلام القائل إنه لن يغيّر شخصا أو شخصين بل يقلب حالة 
القوم كله رأسا على عقب. فنرى أن مكة كانت موجودة بعد ألفَي عام من هذه 

موجودة. كان ممكنا أن يكون النسل موجودا دون أن  نبوءة، وذرية إبراهيم ال
يعرفوا مَن أبوهم، ولكن الله تعالى قدّر أن يذكر في الكتاب المقدس إنها ذرية إبراهيم 

 ثم وُلد فيهم رسول الله ، .وأعلن النبوة وقلب حالة القوم رأسا على عقب ، 
 نبوءة موسى 

يؤتى به أمام العالَ مرة أخرى. وبعد  ثم نَتي إلى فترة تالية ونرى أن محمدا 
بما يلي:  وأنبأ عن النبي  بعُث موسى  عام من إبراهيم  600مرور 



 251 

، وهأهجْعهلُ كهلاهمِي فِ فهمِهِ، ف هيُكهلِ مُهُمْ بِكُلِ  مها أوُصِيهِ  أقُيِمُ لَهمُْ نهبِيًّا مِنْ وهسهطِ إِخْوهتِِمِْ مِثْ لهكه
. كان إسحاق أخو ، وبذلك تم  تصديق دعاء إبراهيم (18:  18بهِِ. )اهلت َّثنِْيهة 

من أبناء  إسماعيل، وكان موسى من أولاد إسحاق عليهم السلام، وكان رسول الله 
عام وعدٌ  600من إخوته، وبذلك تكرر بعد  . أي أقُيمه رسولُ الله إسماعيل 

  ببعثة نبي من نسله. -لبقاء نسل إسماعيل-يعني أنه قد أنُبئ ، وهذا أعُطيه إبراهيم 
مُْ مِنْ ثم ذكُر أمر آخر عن ذلك الشخص وهو:  جهاءه الرَّبُّ مِنْ سِينهاءه، وهأهشْرهقه لَه

وهأهتهى مِنْ ربِْ وهاتِ  وجاء معه عشرة آلافٍ قديسين.سهعِيره، وهتهلْألأه مِنْ جهبهلِ فهارهانه، 
مُْ.الْقُدْسِ، وهعهنْ  رُ شهريِعهةٍ لَه يِنِهِ نَه  (2:  33)اهلت َّثْنِيهة  1يَه

سيناء هو الجبل نفسه الذي ذكُر فِ القرآن الكريم باسم "الطور" والمراد منه هو 
، ؟ يقول البعض إن المراد من "سعير" هو المسيح الناصري ظهور موسى 

اء، لذا المراد هنا ولكنهما اسمان للجبلين اللذين مر بهما موسى وانتصر على الأعد
وجاء معه عشرة آلافٍ وهتهلْألأه مِنْ جهبهلِ فهارهانه، . ثم قيل: أيضا هو موسى 

قديسين. هنا أيضا ذكُر أمران. الأول: سيتجلى من جبل فاران. الثاني: سيأتي معه 
عشرة آلاف من القديسين. وكلا هذين الأمرين يتعلق بشخص واحد، كما كان 

 ن قبل عن شخص واحد. الأمران المذكوران م
ثم قال: ستكون معه شريعة نَرية. وقد أُخبر فِ ذلك أنه سيأتي معه عشرة 
آلاف قد يس من جبال فاران التي تحيط بمكة وفِ يده شريعة نَرية. قيل فِ هذه 

( سيخرج ذلك النبي من مكة، لأنه قيل من قبل إنه سيولهد فِ مكة، 1النبوءة، )
قديس. فيتضح من ذلك أنه سيُخرج من مكة  ثم قيل: جاء معه عشرة آلاف

 ( يكون معه عشرة آلاف3( وبعد فترة من الزمن سيهاجم مكةه بجيش. )2أولا. )
                                                 

حُر فت هذه الكلمات فِ بعض الطبعات الجديدة خاصة العربية، ولكنها موجودة فِ الطبعة   1
. وفِ الطبعة الإنجليزية 1922و 1908لاهور   British And Foreign Bible Societyالأردية 

  "Oxford Univ. Press London New york , Toronto )المترجم( ." 



252

( ستكون معه 5) يُ زكَِّيْهِمأي مصداقو  ؛( يكون هؤلاء قديسون4جندي. )
فحين يعلم  يعُلِّمُهُمُ الكِتَابَ وَالِحكْمَةَ شريعة تحرق الذنوب. هذه ترجمة آية: 

دّ الْنسان أن في طاعته أمرًا كذا مصلحته، سيعمل به. إن معنَ الشريعة يُستمَ 
من "الكتاب" وحارقة الذنوب تُستمدّ من "الحكمة" لأن الْنسان يُتنب ارتكاب 

 الذنب بعد تعلّم الحكمة.  
يعلم الجميع أن ما ذكُر في هذه النبوءة قد تحقق. وثابت تاريُيا أن جبل فاران هو 

يقول: "لو سألتم بِئعي زهور  جبل مكة. كان الخليفة الأول للمسيح الموعود 
في وادي فاطمة )هذا من زل بين مكة والمدينة( من أين أتيتم بهذه الزهور؟ لقال الخزامى 

، ص 2المراهقون والأولاد الصغار أيضا: "من بريّةّ فاران". )فصل الخطاب: المجلد 
( وفي الكتاب المقدس أيضا مراجع تشير إلى أن هذا هو وادي فاران. 38

 نبوءة سليمان 

وتغنَّ في مدح محمد رسول  مضت على ذلك أربعمئة عام، وبعُث سليمان 
إِنْ وَجَدْتُنَّ حَبِيبي أَنْ  (إسرائيل بني)أي  أحَُلِّفُكُنَّ يَا بَ نَاتِ أوُرُشَلِيمَ فقال:  الله 

 *  تَُْبرنْهَُ بأَِنِّّ مَريِضَةٌ حُبًّا.
مِيلَةُ بَيْنَ النِّسَاءِ! مَا حَبِيبُكِ مِنْ حَبِيبٍ مَا حَبِيبُكِ مِنْ حَبِيبٍ أيَ َّتُ هَا الجَْ فرددن: 

رأَْسُهُ ذَهَبٌ *  1حَبِيبي أبَْ يَضُ وَأَحْمَرُ. مُعْلَمٌ بَيْنَ ربَْ وَةٍ.فقال: *  حَتىَّ تُحَلِّفِينَا هكَذَا!
نَاهُ كَالْحمََامِ عَلَ * إبِْريِزٌ. قُصَصُهُ مُسْتَرْسِلَةٌ حَالِكَةٌ كَالْغُراَبِ.  ى مَجَاريِ الْمِيَاهِ، عَي ْ

( Chief among ten thousandوفي الترجمة الانْليزية ورد: ) إن المقصود ب "ربوة" عشرة آلاف، 1
إن  أي "علَمٌ بين عشرة آلاف" في النص الأردي المترجمة لَذه الجملة )بين عشرة آلاف رجل(.

 مصر( –الْسكندرية  –ترجمة هذه العبارة هي من إصدارات )كنيسة الأنبا تكلا هيمانوت 
 الشرق الأوسط/ جمعية الكتاب المقدس في لبنان ( وأما في إصدارات )دار الكتاب المقدس في

 عشَرَةِ  بَينَ  فيهِ، عَلَمٌ  عَيبَ  لا وأسَمرُ  سليمٌ  وهي الأكثر انتشارا، فإن هذه العبارة هي: "حبيبي
 آلافٍ". )المترجم(



253

اهُ كَخَمِيلَةِ الطِ يبِ وَأتَْلَامِ رَيََحِيَن *مَغْسُولتََانِ بِِللَّبََِ، جَالِسَتَانِ فِ وَقْ بَ يْهِمَا.  خَدَّ
، مُرَصَّعَتَانِ يَدَاهُ حَلْقَتَانِ مِنْ ذَهَبٍ * ذكَِيَّةٍ. شَفَتَاهُ سُوْسَنٌ تَ قْطرُاَنِ مُرًّا مَائعًِا. 

سَاقاَهُ عَمُودَا رُخَامٍ، مُؤَسَّسَتَانِ *بِِلزَّبَ رْجَدِ. بَطْنُهُ عَاجٌ أبَْ يَضُ مُغَلَّفٌ بِِلْيَاقُوتِ الَأزْرَقِ. 
نَانَ. فَتًً كَالَأرْزِ.  حَلْقُهُ حَلَاوَةٌ وكَُلُّهُ *عَلَى قاَعِدَتَيْنِ مِنْ إبِْريِزٍ. طلَْعَتُهُ كَلبُ ْ

هذَا حَبِيبِ، وَهذَا خَلِيلِي، يََ بَ نَاتِ  (محمديم: العبرية فِ)مكتوب تٌ.مُشْتَ هَيَا
 (16-6:  5)نَشِيدُ الأنَْشَادِ  .أوُرُشَلِيمَ 

أيضا للإيمان بهذا الحبيب عند ظهوره، ثم طرح بنفسه  إذن، نصح سليمان 
سؤالا وقال إنه سيتحلى بمزايَ كذا وكذا. تبدو بعض العبارات فِ هذا النص كأنها 

". مُسْتََْسِلَةٌ  قُصَصُهُ تماما، مثل: " كلام شاعر وبعضها تطابق ملامح رسول الله 
وعلى هذا النحو .His locks are wavyوقد جاء فِ الكتاب المقدس بِلإنجليزية: 

لََْ يَكُنْ رَسُولُ اللََِّّ بِِلطَّويِلِ : "فِ الأحاديث. يقول علي  ذكُرت ملامح النبِ 
الْمُمَّغِطِ، وَلَا بِِلْقَصِيِر الْمُتََدَِ دِ، وكََانَ ربَْ عَةً مِنَ الْقَوْمِ، لََْ يَكُنْ بِِلْْعَْدِ الْقَطَطِ، وَلَا 

( ". )سنن التَمذي، أبواب المناقب عن رسول الله ا رَجِلًا بِِلسَّبْطِ، كَانَ جَعْدً 
تضرب . فكانت ل م ة النبِ قُصَصُهُ مُسْتََْسِلَةٌ إن:  وهذا ما قاله سليمان 

منكبيه. أي جاء فِ النبوءة أن شعره لن يكون جعدا ولا مستَسلا تماما وهذا ما 
 . ذكره علي  

أبيْضُ ": عن لونه  أن لونه أبيض وأحمر، وقال علي  ثم بين  سليمان 
 .)المرجع السابق( ومعنى "مشرب" فِ اللغة: لون أبيض تخالطه حمرة. "مُشْرَبٌ 

" أي يقوم بِرزا مثل العَلَم ولن يكون قصير القامة. مُعْلَمٌ : "ثم قال سليمان 
أن قامته كانت أقرب إلى الطول. بِختصار، كان النبِ  وقد جاء عن رسول الله 

  يتحلى بجميع الملامح التي ذكرها سليمان تً ح. كانت لِ م ة شعره معروفة
الناسُ شعرا فِ صفتها.  نظم



 254 

 نبوءة النبي إشعياء

ننتقل الآن إلى فترة تالية ونصل إلى زمن النبي إشعياء، أي سبعمئة عام بعد 
عام بعد إبراهيم عليهما السلام. فنراه يعيد ما قاله إبراهيم وموسى  1300موسى و

لأنََّهُ يوُلَدُ لنََا وَلَدٌ وَنُ عْطَى ابْ نًا، وَتَكُونُ الرّيَِاسَةُ عَلَى وسليمان عليهم السلام ويقول: "
، لنُِمُوِّ  * ئيِسَ السَّلَامِ رَ  1كَتِفِهِ، وَيدُْعَى اسْمهُُ عَجِيبًا، مُشِيراً، إِلَاً قَدِيراً، أبًَِ أبََدِياًّ

 ريَِاسَتِهِ، وَللِسَّلَامِ لَا نِهاَيةََ عَلَى كُرْسِيِّ دَاوُدَ وَعَلَى مَملَْكَتِهِ، ليُِ ثَ بِّتَ هَا وَيَ عْضُدَهَا بِِلحَْقِّ 
 (7-6:  9)إِشَعْيَاءَ  "وَالْبرِّ، مِنَ الآنَ إِلَى الأبََدِ. غَيْرةَُ رَبِّ الْجنُُودِ تَصْنَعُ هذَا.

". فكان الناس يدُْعَى اسْمهُُ عَجِيبًاقيل في هذه العبارة إنه عندما يأتي هذا الرسول "
عْنَا قُ رْآَنًً عَجَبًا :يقولون عن النبي  ، وفي إنْيل متّى سمى (2 :)الجن إِنًَّ سمَِ

مِنْ قِبَلِ الرَّبِّ كَانَ هذَا وَهُوَ "عجيب" فقد جاء فيه: " رسولَ الله  المسيحُ 
يلُ مَتىَّ  ."عَجِيبٌ في أعَْينُِنَا  (42:  21)إِنِْْ

الأمر الثانّ المذكور هو أن اسمه سيكون "مشيرا"، لنرى هل هناك أحد سوى 
قيل بحقه أن الناس كانوا يستشيرونه؟ يقول الله تعالى في القرآن الكريم:  رسول الله 

 َّتُمُ الر سُولَ فَ قَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيْ نَْْوَاكُمْ صَدَقَةً ذَلِكَ خَيْرٌ يَا أيَ ُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِذَا نًَجَي ْ
. أي أيها المؤمنون (13 :)المجادلة لَكُمْ وَأَطْهَرُ فإَِنْ لََْ تجَِدُوا فإَِنَّ اللَََّّ غَفُورٌ رَحِيمٌ 

إنكم معتادون على استشارة الرسول، فاعلموا أن وقته ثمين جدا، لذا عليكم أن 
ى المساكين قبل استشارته، هذا خير لكم. وإن كان منكم من لا يستطيع تتصدقوا عل

ذلك، فالله سيزيل هذا الضعف. لقد جاء في الأحاديث أن عجوزا كانت تمسك 
لتستشيره وهو يمشي في طريقه، وكان الناس يستشيرونه في المسجد أيضا.  بيده 

ة حتى قام في المسجد لفترة طويل وحدث ذات مرة أن شخصا ظل يحاوره 
 القادمون للصلاة. 

                                                 
 ، منه.Everlasting Fatherوفي الترجمة الْنْليزية:  1



 255 

والاسم الثالث المذكور هو: "إل ها قديرا". والمعلوم أن اسم "إل ه" قد استخدم في 
فَ قَالَ الرَّبُّ لِمُوسَى: انْظرُْ! أنًََ جَعَلْتُكَ إِلَاً التوراة بِلمعنَ المجازي أيضا. فقد ورد: "

فَمَتَى جَاءَ صَاحِبُ ربِ مثلا: "ضا ، وقال المسيح (1:  7)اَلْخرُُوجُ  ".لفِِرْعَوْن
يلُ مَتىَّ  "الْكَرْمِ، مَاذَا يَ فْعَلُ بِأوُلئَِكَ الْكَرَّامِيَن؟ ، أي عدّ المسيحُ مجيء (40:  21)إِنِْْ

 بمن زلة مجيء الله.  رسول الله 
أنًََ جَعَلْتُكَ : "عندما نتأمل في القرآن الكريم نْد أنه كما جاء عن موسى 

إِنًَّ أرَْسَلْنَا إلِيَْكُمْ رَسُولًا شَاهِدًا  :"، كذلك جاء عن رسول الله لفِِرْعَوْنإِلَاً 
، والصفة التي أرسلنا بها موسى (16 :)المزمل عَلَيْكُمْ كَمَا أرَْسَلْنَا إِلَى فِرْعَوْنَ رَسُولًا 

 رسولا إلى فرعون أرسلناك بِلصفة نفسها رسولا إلى العالَ. 
النَّبيُّ "، وقد جاء في القرآن الكريم: أبًَِ أبََدِياًّ هو: " لمذكور للنبي الاسم الرابع ا

، أي أن علاقة النبي (7 :)الأحزاب أوَْلَى بِِلْمُؤْمِنِيَن مِنْ أنَْ فُسِهِمْ وَأزَْوَاجُهُ أمَُّهَاتُهمُْ 
  بِلمؤمنين أقوى حتى من علاقة الآبِء، وأزواجُه أمهات المؤمنين. فلما كانت

أمهات المؤمنين فكان رسول الله أبوهم. وقد جاء في سورة الأحزاب:  زواجه أ
 َمَا كَانَ مُحَمَّدٌ أبََِ أَحَدٍ مِنْ رجَِالِكُمْ وَلَكِنْ رَسُولَ اللََِّّ وَخَاتَمَ النَّبِيِّين الأحزاب(: 

ليس أبِ أحد من الرجال ظاهريا ولكنه أب روحانّ بصفته  ، أي أن محمدا (41
 ا، بل هو أب إلى الأبد لكونه خاتم النبيين. نبيًّ 

يستخدمون في  -بهذه المناسبة -" لأنهمالسَّلَام الاسم الخامس المذكور هو: "أمير
العبرية عبارة "أمير السلام" بدلا من "رئيس السلام". والْسلام هو السلام. فعليه 

 :)الحج الْمُسْلِمِينهُوَ سَمَّاكُمُ كان الاسم هو رئيس السلام. يقول الله تعالى: 
أهلَ مكة عند  كان رئيس السلام فعلا، فقد دعا   ، والحق أن النبي (79

 .(93 :)يوسف لَا تَ ثْريِبَ عَلَيْكُمُ الْيَ وْمَ فتحها وقال لَم: 
لنُِمُوِّ ريَِاسَتِهِ، وَللِسَّلَامِ لَا نِهاَيةََ عَلَى كُرْسِيِّ دَاوُدَ وَعَلَى مَملَْكَتِهِ،  * رئَيِسَ السَّلَامِ 

 ليُِ ثَ بِّتَ هَا وَيَ عْضُدَهَا بِِلحَْقِّ وَالْبِرِّ، مِنَ الآنَ إِلَى الأبََدِ.



 256 

ةَ عَلَى كُرْسِيِّ لنُِمُوِّ ريَِاسَتِهِ، وَللِسَّلامَِ لَا نِهاَيَ هو:  الأمر السادس المذكور بحقه 
هذه أيضا  (7:  9)إِشَعْيَاءَ . مِنَ الآنَ إِلَى الأبَدَِ ..دَاوُدَ وَعَلَى مَملَْكَتِهِ، ليُِ ثَ بتَِّ هَا وَيَ عْضُدَهَا 

 ، وقيل فيها إن أمته ستسيطر على الشام وفلسطين. نبوءة عن أمة محمد رسول الله 
في الْوَعْرِ في بِلَادِ الْعَرَبِ بلاد العرب: "ثم نقرأ في الكتاب نفسه كلاما إلَاميا عن 

دَانيِِّيَن  هَاتوُا مَاءً لِمُلَاقاَةِ الْعَطْشَانِ، يَا سُكَّانَ أرَْضِ تَ يْمَاءَ. * تبَِيتِيَن، يَا قَ وَافِلَ الدَّ
مُْ مِنْ أمََامِ السُّيُوفِ قَدْ هَربَوُا. مِنْ أمََامِ السَّيْفِ الْمَسْلُولِ، * وَافُوا الَْاَرِبَ بِِبُْزهِِ.  فإَِنهَّ

ةِ الْحرَْبِ.  فإَِنَّهُ هكَذَا قاَلَ ليَ السَّيِّدُ: * وَمِنْ أمََامِ الْقَوْسِ الْمَشْدُودَةِ، وَمِنْ أمََامِ شِدَّ
ةِ سَنَةٍ كَسَنَةِ الَأجِيِر يَ فْنََ كُلُّ » وَبقَِيَّةُ عَدَدِ قِسِيِّ أبَْطاَلِ بَنِي قِيدَارَ *  مَجْدِ قِيدَارَ في مُدَّ

 (17-13:  21تَقِلُّ، لَأنَّ الرَّبَّ إلِهَ إِسْراَئيِلَ قَدْ تَكَلَّمَ. )إِشَعْيَاءَ 
في هذه العبارة بيّن نبوءة أن ذلك النبي القادم سيُخرجَ من وطنه وبعد عام من 

ون ليلا في الصحراء وستندلع الحرب صباحا، سيُهزَم هجرته سيهاجمه قومه. سيبيت
فيها العدو ويهلك كبار أبطالَم. فهذه النبوءة أيضا تحققت في شخص رسول الله 

  .في معركة بدر 
( سيُخرجِ أهلُ 1انظروا الآن، كم من أمور ذكُرت في هذه العبارة! فقد قيل: )

 مكة للحرب. فإذا الذي ( سيغزو أهلُ 2مكة ذلك الرسول من مدينته أولا، ثم )
أنزل كلامَه على إشعياء ما كان متصرفا على العالَ ولَ يكن العالَ تحت سيطرته 

من مكة أولا، ثم مَن أخرجَهم للهجوم  فلماذا جعل أهل مكةَ يُُرجون رسول الله 
( وعندما هاجموا شاركهم الزعماء كلهم. يقال إنه لَ يكن في مكة 3عليه بعد عام؟ )

( قتُل في هذه الحرب كبار 4واشترك أحد من سكانه في تلك الحرب. )بيت إلا 
الزعماء. يتبين من كل هذه الأمور أن المتصرِّف على الأفكار والسيوف كان ذلك 
الذي أدلى بهذه النبوءة بواسطة النبي إشعياء. لقد عمّ مكةَ دمار شامل نتيجة هذه 

ومُنع الناس من الندب والبكاء الحرب لدرجة أنْ ساد المأتم كل بيت من بيوتها. 



 257 

خشية أن تحبط هممهم. وكان لشخص ثلاثة أبناء وقتُلوا جميعا في الحرب، فكان 
يبكي مختفيا في البيت ولكن لَ يهدأ قلبه. فحدث ذات يوم أن فقُد بعير أحد الناس 
وبدأ يبكي. سمع الأول صوت بكاء الأخير وقال لأحد: تفقَّدْ، هل أذُن بِلندب؟ 

 من بيته فورا وبدأ يضرب على وجهه ويندب بشدة. ثم خرج 
اندلعت معركة بدر بعد الَجرة بعام واحد بِلتحديد، وقتُل فيها كبار محاربي 
 قيدار وأبطالَم، وفرّوا مهزومين. وعمّ المأتم في "تيماء"، التي يسميها العرب تهامة. 

وب شُّعُوبِ، رئَيِسًا وَمُوصِيًا للِشُّعُ هُوَذَا قَدْ جَعَلْتُهُ شَارعًِا للِثم يقول النبي إشعياء: 
هَا أمَُّةٌ لَا تَ عْرفُِ هَا تَدْعُوهَا، وَأمَُّةٌ لََْ تَ عْرفِْكَ تَ ركُْضُ إلِيَْكَ، مِنْ أَجْلِ الرَّبِّ إِلَِكَ * 

  (5-4: 55)إِشَعْيَاءَ  .وَقُدُّوسِ إِسْراَئيِلَ لأنََّهُ قَدْ مَجَّدَكَ 
( سيكون ذلك النبي شاهدا على 1مور التالية: )لقد ذكُرت في هذه العبارة الأ

( سيؤمن به أقوام لَ يسمعوا 4( ومقتدى الناس. )3( وإماما للناس، )2الناس، )
 بأسماء بني إسرائيل ولَ يسمع بهم بنو إسرائيل. 

هُوَ سَمَّاكُمُ الْمُسْلِمِيَن شاهدا على الناس:  يقول القرآن الكريم عن كون النبي 
 :)الحج وَفي هَذَا ليَِكُونَ الرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونوُا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ  مِنْ قَ بْلُ 

... لتأخذوا هذه الرسالة إلى يوم القيامة. إذن، الأمر الأول هو أن الكلمات (98
 التي وردت في الكتاب المقدس جاءت نفسها في القرآن الكريم. 

إماما للناس ومقتداهم:  ردا في القرآن الكريم عن كونه والأمران الثانّ والثالث و 
 ََُّّتُمْ تحُِبُّونَ اللَََّّ فاَتَّبِعُونّ يُحْبِبْكُمُ الل ، أي اتبعونّ في (32 :)آل عمران قُلْ إِنْ كُن ْ

 هذا المجال فأنً إمامكم ومقتداكم. 
قد جاء والأمر الرابع المذكور هو أن الأقوام الأخرى ستؤمن بذلك الرسول، ف

عًا قُلْ يَا أيَ ُّهَا النَّاسُ إِنِّّ رَسُولُ اللََِّّ إلِيَْكُمْ بهذا الشأن في القرآن الكريم:  ي ْ  جمَِ
، انظروا الآن أننا المسلمين ننحدر من أقوام مختلفة، وهذه الأقوام (159 :)الأعراف



 258 

لَ تعرف العربَ ولَ يعرفهم العربُ ولكن صاروا جميعا قوما واحدا نتيجة الْيمان 
 . برسول الله 

فَتَرىَ الأمَُمُ بِرَّكِ، وكَُلُّ الْمُلُوكِ مَجْدَكِ، وَتُسَمَّيْنَ ثم ورد في سِفر النبي إشعياء: "
تُدْعَيْنَ: حَفْصِيبَةَ، وَأرَْضُكِ تُدْعَى: بَ عُولَةَ. لَأنَّ  * ... سْمٍ جَدِيدٍ يُ عَيِّنُهُ فَمُ الرَّبِّ بِِ 

لقد قيل في هذه  (4-2: 62)إِشَعْيَاءَ  "الرَّبَّ يُسَرُّ بِكِ، وَأرَْضُكِ تَصِيُر ذَاتِ بَ عْلٍ.
" وأرضها ستدُعى بَةَ فْصِيالعبارة إن في زمن ذلك الموعود سيُدعى قوم بِسم "حَ 

 وسيرى الملوك كلهم شوكته، ويُسمّى بِسم جديد. بَ عُولَةَ.
وَأنَْتِ تُسَمَّيْنَ: «. مَفْدِيِّي الرَّبِّ »وَيُسَمُّونَهمُْ: شَعْبًا مُقَدَّسًا، وورد أيضا: 

مور كل هذه الأ  (12: 62)إِشَعْيَاءَ «. الْمَدِينَةَ غَيْرَ الْمَهْجُورةَِ »، «الْمَطْلُوبةََ »
بِِسْمٍ جَدِيدٍ يُ عَيِّنُهُ فَمُ ( سيأتي 1. فمثلا قيل هنا: )ملحوظة في شخص النبي 

هُوَ . فالْسلام اسم جديد اختاره الله تعالى بنفسه على لسان إبراهيم. فقال: الرَّبِّ 
 .سَمَّاكُمُ الْمُسْلِمِينَ 

يسمَّ دينُ الحقيقة أنه ما من دين سوى الْسلام سماه الله تعالى بنفسه، فلم 
بل لَ يُطر ببال أتباعهما أيضا اسما  -عليهما السلام -موسى، ولا دين عيسى

لأنفسهم قط. ولكن قيل في العبارة المذكورة إن الله تعالى سيسميه بنفسه، وهذه 
 الميزة لا توجد إلا في الْسلام وحده. 

قوم سيسمى: والأمر الثانّ هو أن قومه سينال رضا الله تعالى. فقد قيل إن ذلك ال
، وهذه كلمة عبرية وتعني: رضي الله بك. وقد جاء في القرآن الكريم: حَفْصِيبَةَ 
 ُ وَالسَّابِقُونَ الْأَوَّلوُنَ مِنَ الْمُهَاجِريِنَ وَالْأنَْصَارِ وَالَّذِينَ ات َّبَ عُوهُمْ بإِِحْسَانٍ رَضِيَ اللََّّ

هُمْ وَرَضُوا عَنْهُ  لكريم لا يقول فقط إن الله رضي عن ، فالقرآن ا(100 :)التوبة عَن ْ
 المسلمين بل يقول أيضا إنهم أيضا رضوا عنه. 

، وأرضه تُسمّى (الأمر الثالث المذكور هو أن بيته يدُعى بَ عُولة )أي سيُحفَظ
وكَِتَابٍ * وَالطُّورِ ذات بعل، أي لن تُدمَّر. وقد جاء في القرآن الكريم بهذا الشأن: 



 259 

وَالْبَحْرِ  *وَالسَّقْفِ الْمَرْفوُعِ  *وَالْبَ يْتِ الْمَعْمُورِ  *في رَقٍّ مَنْشُورٍ  *مَسْطوُرٍ 
، أي نقدم جبل الطور شهادة كما نقدّم هذا الكتاب (7-2 :)الطور الْمَسْجُورِ 

المكتوب الذي سيُكتب دائما، ونقسم بِلكعبة التي ستكون عامرة دائما، وسيأتيها 
أي الذي يبقى احترامُه  ؛ة، ونقدم شهادةً السقفَ المرفوعالناس من مسافات بعيد

قائما إلى الأبد. فقال هنا إن هذا البيت لن يبقى معمورا فقط إلى الأبد بل ملايين 
الناس من الحائزين على درجة عليا سيبقون على علاقة به دائما، ويبقى احترامه 

ت الله سيبقى قائما، وسيكون قائما إلى يوم القيامة. بِختصار، لقد أخبر الله أن بي
 أنًس من الدرجة العليا على علاقة به، ولن يُف ينبوع الكتاب ذي العلاقة بمكة. 
الأمر الرابع المذكور هو أن ذلك القوم سيسمّى مقدسا دائما. هذا أيضا ما ادعاه 

 ، أي(17-16 :)عبس كِراَمٍ بَ رَرةٍَ   *بِأيَْدِي سَفَرةٍَ القرآن الكريم حيث قال: 
سيبقى القرآن الكريم بأيدي أنًس محترمين وصالحين من الدرجة العليا. قد يقول 
قائل: يمكن أن يتطرق إليهم الفساد في وقت من الأوقات، فكيف سيبقى هذا 
الكتاب في أيدي المقدسين دائما؟ فقد ردّ القرآن الكريم على ذلك أيضا وقال: 

 ُيِّيَن رَس لُو عَلَيْهِمْ آَيَاتهِِ وَيُ زكَِّيهِمْ وَيُ عَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ هُوَ الَّذِي بَ عَثَ في الْأمُِّ هُمْ يَ ت ْ ولًا مِن ْ
هُمْ لَمَّا يَ لْحَقُوا بِهِمْ وَهُوَ  *وَالحِْكْمَةَ وَإِنْ كَانوُا مِنْ قَ بْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُبِيٍن  وَآَخَريِنَ مِن ْ

ساد في المسلمين سيبعث الله ... وإذا حدث الف(4-3 :)الجمعة الْعَزيِزُ الحَْكِيمُ 
هُمْ لَمَّا يَ لْحَقُوا بِهِمْ تعالى هذا الرسول في قوم آخرين بحسب وعده:   وَآَخَريِنَ مِن ْ

 وسيبقى هذا القوم مقدسا دائما لأن المصلحين سيأتون فيه بِستمرار. 
لقرآن وقد جاء في ا ."مَفْدِيِّي الرَّبِّ الأمر الخامس المذكور هو أنهم سيُسَمَّون: "

هُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَغْلَالَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ الكريم:  ، أي (158 :)الأعراف وَيَضَعُ عَن ْ
سيقطع السلاسل والأطواق في أرجلهم وأعناقهم ويُلصهم من القيود  أن محمدا 

 ."مَفْدِيِّي الرَّبِّ فيسمَّون: "



260

الأمر السادس المذكور هو أن تلك القرية تسمى "مطلوبة"، ويقول الله تعالى في 
 :)آل عمران وَللََِّّ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَ يْتِ مَنِ اسْتَطاَعَ إلِيَْهِ سَبِيلًا القرآن الكريم: 

، أي قد قُدِّر إلى يوم القيامة أن يقصدها ويحج فيها من استطاع إليها سبيلا، (97
ا قرية مطلوبة.لأنه

 نبوءة النبي حبقوق

اَللهُ جَاءَ مِنْ تيِمَانَ، وَالْقُدُّوسُ مِنْ جَبَلِ ثم نتقدم أكثر ونرى النبي حبقوق يقول: "
امَهُ ذَهَبَ  ...فاَراَنَ. سِلاهَْ. جَلالَهُُ غَطَّى السَّمَاوَاتِ، وَالَأرْضُ امْتَلَأتْ مِنْ تَسْبِيحِهِ  قُدَّ

الْوَبَأُ، وَعِنْدَ رجِْلَيْهِ خَرَجَتِ الْحمَُّى. وَقَفَ وَقاَسَ الَأرْضَ. نَظَرَ فَ رَجَفَ الأمَُمُ وَدكَُّتِ 
الْجبَِالُ الدَّهْريَِّةُ وَخَسَفَتْ آكَامُ الْقِدَمِ. مَسَالِكُ الَأزَلِ لهَُ. رأَيَْتُ خِيَامَ كُوشَانَ تَحْتَ 

؟ بلَِيَّةٍ. رَ  . الَشَّمْسُ وَالْقَمَرُ ..جَفَتْ شُقَقُ أرَْضِ مِدْيَانَ. هَلْ عَلَى الَأنْهاَرِ حمَِيَ يَا رَبُّ
بغَِضَبٍ خَطَرْتَ في  وَقَ فَا في بُ رُوجِهِمَا لنُِورِ سِهَامِكَ الطَّائرِةَِ، للَِمَعَانِ بَ رْقِ مَجْدِكَ.

لِخَلَاصِ شَعْبِكَ، لِخَلَاصِ مَسِيحِكَ. سَحَقْتَ الَأرْضِ، بِسَخَطٍ دُسْتَ الأمَُمَ. خَرَجْتَ 
ريِّرِ مُعَرّيًِا الَأسَاسَ حَتىَّ الْعُنُقِ. سِلاهَْ. ثَ قَبْتَ بِسِهَامِهِ رأَْسَ قَ بَائلِِهِ. عَصَفُوا  رأَْسَ بَ يْتِ الشِّ

نَّهُ لاَ يُ زْهِرُ التِّيُن، وَلاَ يَكُونُ فَمَعَ أَ ..لتَِشْتِيتِي. ابتِْهَاجُهُمْ كَمَا لَأكْلِ الْمِسْكِيِن في الْخفُْيَةِ.
(3 :فإَِنِّّ أبَْ تَهِجُ بِِلرَّبِّ وَأفَْ رحَُ بإِِلهِ خَلَاصِي. )حَبَ قُّوق...حَمْلٌ في الْكُرُومِ 

النبوءة الأولى في هذا النص هي أن الله جاء من تيمان. يقول المفسرون إن معنَ 
تقع في جنوب فلسطين، ولكن العرب  العرب زيرةتيمان بِلعبرية أرض الجنوب، وج

يسمون واديا معيّنا وادي تهامة، ويحسبون مكة داخل هذا الوادي. لقد جاء في 
القاموس: "وتِهامة، بِلكسر: مكةُ شرفها الله تعالى وأرضٌ معروفة". وفي تاج العروس: 

التهامي، لكونه وُلد بمكة". يحسب أهلُ الكتاب المقدس تيمانَ  "ومن أسمائه 
وقد سكن بلاد  رضَ الجنوب فقط. ويقولون إن تيما هو أحد أبناء إسماعيل أ

العرب. لو لَ يحسبوا مكة تهامةً إلا أنهم لا ينكرون أنها جزء من جزيرة العرب. ومن 



261

الممكن جدا أن يكون قوم قد سكن هناك في وقت من الأوقات ثم انتقلوا إلى مكان 
 آخر على بعُد بسيط منها. 

ثم قيل في النص إنه ظهر من فاران، علما أن فاران أيضا اسم أحد أبناء إسماعيل  
 وكان يسكن جزيرة العرب. ويعترف علماء الجغرافيا الأوروبيون بأن تلك ،

المنطقة كانت في بلاد العرب وكانت قرب فلسطين، غير أن شهادة العرب بهذا 
الشأن أكثر ثقة من شهادة قوم آخرين. والعرب يسمون الصحراء الكائنة بين مكة 

الذكر أنه لو سئل بائعو زهور الخزامى المكرمة والمدينة المنورة "برية فاران". فكما سبق 
في وادي فاطمة: من أين أتيتم بها؟ لقالوا: أتينا بها من برية فاران. وورد في تاج 

 العروس: "وفي الحديث ذكر جبال فاران، وهو اسم لجبال مكة بالعبراني". 
، السَّمَاوَات  جَلالَهُُ غَطَّى " النبوءتان الثانية والثالثة المذكورتان في النص هما:

ه   نْ تَسْب يح  ،." هذه النبوءة أيضا تحققت في شخص النبي وَالَأرْضُ امْتَلَأتْ م 
ي  يََ أيَ ُّهَاإفيقول الله تعالى في القرآن الكريم:  نَّ اللَََّّ وَمَلَائ كَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبي 
، أي كأن السماء ملئت (57 :)الأحزابمًاالَّذ ينَ آَمَنُوا صَلُّوا عَلَيْه  وَسَلي مُوا تَسْل ي

بشوكته، إذ ليس في السماء مكان ولو بقدر شبر إلا وفيه الملائكة. وما دام جميع 
. ثم قيل: علينا نحن لذا غُطي يت السماء بشوكته  الملائكة يصليون على النبي 

صليوا المسلمين أيضا أن نملأ الأرض بحمده. فيا أيها المسلمون يجب عليكم أن ت
على هذا النبي. كانت مهمتنا أن نملأ السماء بالشوكة فأنجزناها، أما ملء الأرض 

( قياما وقعودا بحسب بالحمد فهو مسؤوليتكم، وعليكم أن تصليوا على محمد )
صَلُّوا عَلَيْه  وَسَلي مُوا تَسْل يمًا.

في السماء، إذ إن الملائكة يصليون على النبي  ؛إذًا، فقد تحقق كلا الأمرين
ليس فيها المسلمون، وبذلك امتلأت  منطقةوالمسلمون في الأرض. ليست في الأرض 

.الأرض أيضا بحمده 



262

،

(

امَهُ ذَهَبَ الْوَبَ ُ. معنى ذلك أنه حيثما توجّه ذلك  النبوءة الرابعة المذكورة هي: قُدَّ
النبي هلك أعداؤه. هذه النبوءة لا يمكن أن تنطبق على عيسى  لأن الوباء لم 
يذهب قدّامه، بل المسيحيون ذهبوا قدام الوباء بحسب قول المسيحيين. نحن نقول إنه 
 أنُقذ من أيدي الأعداء ولكن المسيحيين يقولون إن أعداءه قتلوه على الصليب. 
النبوءة الخامسة هي: على قدميه يمشي الوباء الناري. يقول مفسرو الكتاب 
المقدس: معنى ذلك أن الوباء يذهب حيثما ذهب. ولكن هذه ليست علامة عبد 
لَيْهِ  الله المقدس. وقد ورد في بعض نُسخ الكتاب المقدس ولا سيما العربية: "وَعِنْدَ رجِْ
ى". )حبقوق: الأصحاح 3، العبارة  5( أي حيثما تقع قدمه تخرج  خَرَجَتِ الْْمَُّ
من هناك الْمى. فالمراد من الوباء الناري هو الْمّ ى. هذه النبوءة أيضا تحققت في 
شخص رسول الله  بكل وضوح، إذ قد جاء في الأحاديث أنه  حين جاء إلى 
ى "يثرب"  المدينة كانت الْمى الشديدة متفشية هنالك، حتى كانت المدينة تسمَّ
لكثرة تفشي الملاريا فيها. عندما هاجر الصحابة إليها بدأوا يصابون بها كلهم. وهذا 
الأمر آذى النبيَّ   كثيرا. وجاء اسم المدينة المنورة "يثرب" في القرآن الكريم أيضا. 
 وَإِذْ قاَلَتْ طاَئفَِةٌ مِنْ هُمْ يَا أهَْلَ يَ ثْرِبَ لَا مُقَامَ لَكُمْ فاَرْجِعُوا :فقد جاء فيه
  الأحزاب: 14(، من معاني "يثرب" العيب والهلاك أيضا. عندما وصل النبي
المدينة وأصيب الصحابة بالْمى، قلق رسول الله كما تقول السيدة عائشة رضي الله 
:عنها، فدعا  اللَّهُمَّ الْعَنْ شَيْ بَةَ بْنَ ربَيِعَةَ وَعُتْ بَةَ بْنَ ربَيِعَةَ وَأمَُيَّةَ بْنَ خَلَفٍ كَمَا 

.
(

أَخْرَجُونََ مِنْ أرَْضِنَا إِلَى أرَْضِ الْوَبَاءِ . ثم قال: وَصَحِّ حْهَا لنََا وَانْ قُلْ حَُُّاهَا إِلَى الُْْحْفَةِ  
صحيح البخاري،  كتاب الْج(، وورد في الأحاديث أن الْمى زالت من المدينة 
بعد ذلك، وقال النبي  ما مفاده: لا تسموها يثرب لأن في هذا الاسم معنى 
العيب والعقوبة والتوبيخ، بل سموها "طيبة". )صحيح مسلم: كتاب الفتن، باب 

قصة الْساسة( 



263

إلى المدينة خرجت منها الحمّى، ويُ عَدّ مناخها  بِختصار، عندما جاء النبي 
 جيدا جدا إلى اليوم. فهذا كان ما أخُبر به في النبوءة.

النبوءة السادسة المذكورة هي ما مفاده: إنه قام وأحدث الرجفة في الأرض. المعنَ 
اَ : الظاهري لَذه الجملة هو كما جاء في ذكر ملامح النبي  إِذَا مَشَى تَ قَلَّعَ كَأَنََّّ

. والمعنَ الثانّ المناقب عن رسول الله( أبواب ،)سنن الترمذي .يَمْشِي في صَبَبٍ 
نُصِرْتُ بِِلرّعْبِ مَسِيرةََ بنفسه:  كان كبيرا، فقد قال النبي   بَه للرجفة هو أن رع

أي كان الناس إلى مسيرة شهر يرتجفون برعبه. وجاء هذا الذكر  (. )البخاريشَهْرٍ 
هُوَ الَّذِي أَخْرجََ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أهَْلِ الْكِتَابِ مِنْ  في القرآن الكريم كما يلي: 

مُْ مَانعَِتُ هُمْ حُصُونُهمُْ مِنَ اللََِّّ فأََتَاهُمُ دِيَارهِِمْ لِأَ  تُمْ أَنْ يَُْرُجُوا وَظنَُّوا أَنهَّ وَّلِ الحَْشْرِ مَا ظنََ ن ْ
اللََُّّ مِنْ حَيْثُ لََْ يَحْتَسِبُوا وَقَذَفَ في قُ لُوبِهِمُ الرُّعْبَ يُُْربِوُنَ بُ يُوتَهمُْ بِأيَْدِيهِمْ وَأيَْدِي 

أهلكهم إذ  ... إن رُعب النبي (3 :)الحشر فاَعْتَبروُا يَا أوُلي الْأبَْصَارِ الْمُؤْمِنِيَن 
قوة لدرجة  أنه  جعلوا يُربّون بيوتهم بأيديهم وفروا فرارا. فقد رزق الله تعالى النبيَّ 

حيثما ذهب لمواجهة العدو كان الناس يرتجفون رعبا منه. 
. يتبين من ذلك أن الأقوام تغزوه رَجَفَ الأمَُمُ نَظَرَ ف َ النبوءة السابعة المذكورة هي: 

ولكنهم يفرون عندما يتصدى لَم. هذا ما حدث تحديدا عند غزوة الأحزاب، وقد 
بُ رَ أُخبر بذلك سلفا في قوله تعالى: ، أي (44 :)القمر سَيُ هْزَمُ الْجمَْعُ وَيُ وَلُّونَ الدُّ

ستهاجمه الأقوام مجتمعة ولكنها ستفرّ فرارا. 
. المراد من الجبال وَدكَُّتِ الْجبَِالُ الدَّهْريَِّةُ وَخَسَفَتْ آكَامُ الْقِدَمِ النبوءة الثامنة هي: 

ثم انظروا كيف  وكسرى للنبي  قيصرهم كبارُ الناس والملوكُ والحكُّام. لقد تصدى 
مَا لهَُ مِنْ  *عٌ إِنَّ عَذَابَ ربَِّكَ لَوَاقِ محيت آثارهم. يقول الله تعالى في القرآن الكريم: 

 :)الطور فَ وَيْلٌ يَ وْمَئِذٍ للِْمُكَذِّبِينَ  *وَتَسِيُر الْجبَِالُ سَيْراً * يَ وْمَ تَموُرُ السَّمَاءُ مَوْراً  *دَافِعٍ 
، أي الأخبار التي نبينها عن تقدم الْسلام سوف تتحقق لا محالة، ولا يمكن(8-12

الكريم يؤيد النبوءة المذكورة آنفا.  لأحد أن يحول دون تحققها... إذن، فالقرآن



264

يبدو أن نبوءة النبي حبقوق كانت في بِل الناس لأن القرآن الكريم يقول في بيان 
أي  (101 :)طه مَنْ أعَْرَضَ عَنْهُ فإَِنَّهُ يَحْمِلُ يَ وْمَ الْقِيَامَةِ وزِْراًمشهد القيامة: 

وَيَسْألَوُنَكَ القيامة. ثم يقول تعالى: أعطيناك قرآنً ومن أنكره يواجه عقوبة إنكاره يوم 
لَا تَ رَى فِيهَا عِوَجًا وَلَا  *فَ يَذَرهَُا قاَعًا صَفْصَفًا  *عَنِ الْجبَِالِ فَ قُلْ يَ نْسِفُهَا رَبيِّ نَسْفًا 

اعِيَ لَا عِوَجَ لهَُ وَخَشَعَتِ الْأَصْوَاتُ للِرَّحْمَنِ فَلَا تَسْمَعُ إِلاَّ  *أمَْتًا  يَ وْمَئِذٍ يَ تَّبِعُونَ الدَّ
 .. أي لن تسمعوا صوتا سوى صوت مؤدّب.  (109-106 :)طه هَمْسًا

يقول المفسرون إن هذه الآيات تعني أن الجبال تنُسف يوم القيامة، ولكن القيامة 
بل في هذه الآيات وقيل فيها إن الأرض والسماء لن تبقيا حينذاك. ذكُرت من ق

فإذا لَ تبق الأرض والسماء فما معنَ ذكر الجبال على حدة؟ معنَ ذلك أنه عندما 
أعُلن أن الحكومة الْسلامية ستقوم، سئل: ماذا سيكون مآل هذه الحكومات 

يَ وْمَئِذٍ ا. يتضح من في الجواب: ستُدمّر تدمير  الكبيرة الموجودة الآن؟ فقال 
اعِيَ  أنه ليس المراد هنا هو العالََ الآخر، لأن المؤمنين يتّبعون داعيا مثله  يَ تَّبِعُونَ الدَّ

في هذا العالَ. وجاء عن الكفار أنهم سيودّون الصحبة في الآخرة ولكنهم سوف 
 خِرةَِ أعَْمَى وَأَضَلُّ سَبِيلًا وَمَنْ كَانَ في هَذِهِ أعَْمَى فَ هُوَ في الْآَ  :يرُدّون. ثم قال 

. أقول: كيف سيؤمن الكفار يوم القيامة؟ بل سيبقون ضالين هنالك (73 :)الْسراء
فكيف إذًا يتبعون الداعي؟ فالمراد هو أن الحكومات الكبيرة ستُدمَّر، والذين  ؛أيضا

العداء الآن سيؤمنون. فحين فتُحت مكة آمن الأعداء كلهم. إذًا،  يناصبونه 
المراد من الجبال هم كبار الناس وزعماء القوم والسلاطين العظام، فكان انتشار 

الْسلام مقدرا نتيجة هلاكهم وتدمير نظامهم. 
  أرَْضِ مِدْيَانَ.رأَيَْتُ خِيَامَ كُوشَانَ تَحْتَ بلَِيَّةٍ. رَجَفَتْ شُقَقُ النبوءة التاسعة هي: 
. والآن يُب أن نرى رَجَفَتْ لبيان معنَ:  Did Trembleورد في التراجم الْنْليزية 

ان"؟ يقول أصحاب الكتاب المقدس إن المراد قبيلة ساكنة في "كوش"، كُوشَ معنَ "
وهي اسم منطقة في العراق. كذلك ذكُر في الكتاب المقدس أن كوش كان اسم والد 



 265 

عام. وأما  600ن التاريخ أن قبيلة كوش حكمت العراق إلى نَّرود. وثابت م
ن" فهي مدينة قرب شاطئ البحر في شمال جزيرة العرب وتقع في الطريق من مِدْياَ "

مصر إلى الشام أو إلى جزيرة العرب. وسمِّيت في القرآن الكريم "مَدْيَن". وكانت في 
هذان البلدان في عهد  في حكومة قيصر، وتحت إقليم الشام. وهوجم عهد النبي 

ودُمّرت الحكومتان وأقيمت بدلا  أي في عهد عمر  الخليفة الثانّ للرسول 
في  كان انتصار رسول الله   منهما حكومة إسلامية، علما أن انتصار عمر 

قال بأنه أعُطي مفاتيح كنوز قيصر وكسرى. وقد وردت رواية عن  الحقيقة، لأنه 
فجاء فقال:  تتكسّر فذكر الصحابة هذا الأمر للنبي غزوة الأحزاب أن صخرة لَ 

مفاتيح الشام، والله  ها، وقال: الله أكبر، أعطيتُ ثلثَ  فكسربسم الله، ثم ضرب ضربة 
إنّ لأبصر قصورها الحمر الساعة، ثم ضرب الثانية فقطع ثلثا آخر، فقال: الله أكبر، 

بيض الآن، ثم ضرب الثالثة مفاتيح فارس، والله إنّ لأبصر قصر المدائن الأ أعطيتُ 
وقال بسم الله فقطع بقية الحجر، فقال: الله أكبر أعطيت مفاتيح اليمن، والله إنّ 

)مسند أحمد بن حنبل، والنسائي، نقلا  لأبصر أبواب صنعاء من مكانّ الساعة.
 عن شرح الزرقانّ على المواهب اللدنية(

ادم سيفتح الشام والعراق بِختصار، قيل في نبوءة النبي حبقوق إن النبي الق
قُلْ للِْمُخَلَّفِيَن مِنَ الْأَعْراَبِ  والمدائن. يقول القرآن الكريم في ذكر هذه النبوءات:

ُ أَجْراً  سَتُدْعَوْنَ إِلَى قَ وْمٍ أوُلي بَأْسٍ شَدِيدٍ تُ قَاتلُِونَهمُْ أوَْ يُسْلِمُونَ فإَِنْ تُطِيعُوا يُ ؤْتِكُمُ اللََّّ
تُمْ مِنْ قَ بْلُ يُ عَذِّبْكُمْ عَذَابًِ ألَيِمًاحَسَنًا وَإِنْ   . (17 :)الفتح تَ تَ وَلَّوْا كَمَا تَ وَلَّي ْ

لقد قيل في هذه الآية الكريمة إن حرب العرب قد انتهت الآن وستغزو الآن أقوام 
من الخارج وهي أكثر من العرب قدرة على الحرب، وستواجهونهم، والنتيجة النهائية 

ستكون اضطرار تلك الأقوام للاستسلام. يثبت من ذلك أنه كان لَذه المواجهات 
ضروريا أن تندلع الحروب خارج الجزيرة العربية أيضا، فقد حاربت جيوش المسلمين 

 قيصرَ وكسرى وجعل الله تعالى الْسلام غالبا.



266

كَ الطَّائرِةَِ، لنُِورِ سِهَامِ  الَشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَقَ فَا في بُ رُوجِهِمَاالنبوءة العاشرة هي: 
 . بِغَضَبٍ خَطَرْتَ في الَأرْضِ، بِسَخَطٍ دُسْتَ الأمَُمَ  للَِمَعَانِ بَ رْقِ مَجْدِكَ.

إن توقف الشمس والقمر كناية عن انفكاك نظام الحكومات الروحانية والمادية. 
الشمس يعَبرَّ بها عن حكومة دنيوية، والقمر تعبير عن حكومة روحانية. عندما 

من السيدة صفية التي قالت له: كنتُ قد أخبرتُ سلفا  بر وتزوّج النبيُّ فتُحت خي
: كيف ذلك؟ قالت: كنتُ قد رأيت في المنام أن قمرا أنني سأتزوج منك. سألَا 

سقط في حضني، فذكرت ذلك لأبي فلطمني وقال: أتريدين أن تتزوجي من مَلِك 
ن القمر هو الحكومة الدينية، ومن العرب؟ )الْصابة في تمييز الصحابة( إذن، المراد م

الشمس الحكومة الدنيوية. وعليه فكان معنَ النبوءة المذكورة أن النظامين الروحانّ 
سوف يتمزقان، وهذا ما حدث بِلفعل إذ تمزق  والمادي الموجودين قبل النبي 

، وانقطعت البركات الروحانية السابقة كلها النظامين السابقين بعد بعثة النبي 
الحكومات كلها لأيّ بلد  . ومن الناحية المادية أيضا دمّر أتباعه عد بعثته ب

 كان وغيّروا نظام العالَ كله. والعبارة التالية للكتاب المقدس تفسر ذلك. 
خَرَجْتَ لِخَلَاصِ شَعْبِكَ، لِخَلَاصِ مَسِيحِكَ. سَحَقْتَ  النبوءة الحادية عشرة هي:

ريِّرِ مُعَرّيًِا الَأسَاسَ حَتىَّ الْعُنُقِ. سِلَاهْ. ثَ قَبْتَ بِسِهَامِهِ رأَْسَ قَ بَائلِِهِ.  رأَْسَ بَ يْتِ الشِّ
  .عَصَفُوا لتَِشْتِيتِي. ابتِْهَاجُهُمْ كَمَا لَأكْلِ الْمِسْكِيِن في الْخفُْيَةِ 

قيل في هذه العبارة إن ذلك الموعود سيخرج للحرب لينقذ قومه الضعيف من 
"، أي عَصَفُوا لتَِشْتِيتِي الظالمين. وقيل أيضا إن العدو أيضا سيخرج للحرب لأنه ورد: "

سيخرج هذا الموعود من جانب، ومن جانب آخر سيخرج عدوه وستتم المواجهة. 
فا خدعةً، ولكنه سيباد بنفسه وسينتصر الموعود. ويحاول العدو أن يبيد قوما فقيرا وضعي

ووقائع معركة بدر! خرج  انظروا الآن كيف ذكُرت بِلتفصيل ظروف النبي 
تحت قيادة عتبة، وكان أبو جهل نًئب القائد. حين قتُل  أهل مكة لمبارزة النبي 

والمؤمنين  عتبة أخذ أبو جهل القيادة بيده. بِختصار، خرج أهل مكة لْبِدة النبي 



 267 

نيتهم خرج هو أيضا كيلا يهاجم العدوُ المدينةَ ويدمّرها. يقول  به. وعندما علم 
وَمَا لَكُمْ لَا تُ قَاتلُِونَ في سَبِيلِ اللََِّّ وَالْمُسْتَضْعَفِيَن  الله تعالى في القرآن بهذا الشأن:

 ربَ َّنَا أَخْرجِْنَا مِنْ هَذِهِ الْقَرْيةَِ الظَّالَِِ أهَْلُهَا مِنَ الرّجَِالِ وَالنِّسَاءِ وَالْولِْدَانِ الَّذِينَ يَ قُولوُنَ 
، ويقول (76 :)النساء وَاجْعَل لنََا مِنْ لَدُنْكَ وَليًِّا وَاجْعَل لنََا مِنْ لَدُنْكَ نَصِيراً

عَسَى اللََُّّ أَنْ  فَ قَاتِلْ في سَبِيلِ اللََِّّ لَا تُكَلَّفُ إِلاَّ نَ فْسَكَ وَحَرِّضِ الْمُؤْمِنِينَ أيضا: 
، أي أخُرج (85 :)النساء يَكُفَّ بَأْسَ الَّذِينَ كَفَرُوا وَاللََُّّ أَشَدُّ بَأْسًا وَأَشَدُّ تَ نْكِيلًا 

( سواء خرج غيرك أم لَ يُرج، وحرِّض المؤمنين أيضا على الخروج، أنت يا محمد )
  كل الأحوال. فإن خرجوا استحقوا الثواب وإلا فالعذاب، ولكن أُخرجْ أنت في

لقد قيل في النبوءة المذكورة آنفا إن الكفار خرجوا معتزين بنية قتل الضعفاء 
وَلَا تَكُونوُا كَالَّذِينَ خَرَجُوا مِنْ بِلَجوم عليهم خفية. وجاء في القرآن الكريم: 

 .(47 :)الأنفال دِيَارهِِمْ بَطَراً وَرئََِءَ النَّاسِ وَيَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللََِّّ 
أي أيها المسلمون لا تكونوا كالكفار الذين خرجوا بمناسبة بدر مستكبرين... 

 كانوا يظُهرون أنهم خرجوا لْنقاذ قافلة ولكنهم كانوا ينوون تدمير المدينة المنورة. 
كان قد خرج لنهب قافلة، والعياذ بِلله. فإذا   يقول بعض المؤرخين إن النبي 

كان الأمر كذلك وخرج الكفار لْنقاذها فما معنَ خروجهم مستكبرين، ولماذا أظهروا 
شيئا وأبطنوا شيئا آخر. الحق أنهم كانوا يودّون أن يلحقوا بِلْسلام ضررا. ولكن كيف 

ول الكتاب المقدس إن يتضرر الْسلام بإنقاذهم القافلة فقط؟ الأمر غريب حقا إذ يق
العدو خرج خفية وكان يريد أن يهُلك غيلةً هذا القوم الضعيف. والقرآن أيضا يصدق 

، ولكن المؤرخين يقولون إن وَيَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللََِّّ بيان الكتاب المقدس قائلا: 
لقرآن الكفار خرجوا لْنقاذ قافلة وخرج رسول الله لنهبها. إن بيان الكتاب المقدس وا

الكريم هُوَ هُوَ، أما ما يقوله المؤرخون فباطل تماما. لقد اتَذ الكفار إنقاذ القافلة عذرا 
 فقط بينما كانوا ينوون شن الَجوم على المدينة ليهلكوا المسلمين. 



 268 

 النبوءة عن قتل أبي جهل تتحقق بعظمة خارقة

كتهما من قبل النبوءة الثانية عشرة: الآن أتناول من تلك النبوءة جملتين تر 
رّيِرِ مُعَرّيًِا الَأسَاسَ حَتىَّ الْعُنُقِ. سِلَاهْ. ثَ قَبْتَ وهما:  سَحَقْتَ رَأْسَ بَ يْتِ الشِّ

 بِسِهَامِهِ رَأْسَ قَ بَائلِِهِ.
لقد استُخدمت في هذه النبوءة استعارات لدرجة يصعب عندها فهم المضمون 

لواضح أنه ليس للأساس عنقٌ ظاهريا. ولكن عندما نتأمل فيها يتضح المعنَ. من ا
كما ليس لبيت الشرير رأس. فلا بد من أن نستنتج هنا معنَ آخر. فعندما نقرأ 
الجزء الثانّ نْد فيه شرحه. ويتبين أن المراد من رأس البيت هو زعيمه. وإذا اتضح 
هذا الأمر سهل فهْم المراد من تعرّي عنق الأساس أيضا. فلو تأملنا في هذه النبوءة 

ريِّرِ ذا المنطلق لوجدنً أن الجملة الأولى الواردة فيها هي: من ه سَحَقْتَ رأَْسَ بَ يْتِ الشِّ
العنق".  حتى. والآن يُب أن نرى ما معنَ "تعرّي الأساس مُعَرّيًِا الَأسَاسَ حَتىَّ الْعُنُقِ 

يقول أتباع الكتاب المقدس إن معناه التعرّي إلى الأساس. أقول: ما دامت كلمة 
الأساس مذكورة فما معنَ القول "حتى العنق"، إذ ليس هناك تعبير متداول يعبرَّ به 
عن "أساس العنق". فما دام العنق مذكورا فلا بد من الاعتراف بأن الكلام يتعلق 

ف يطُلق على ما كان في التحت وما يوضع عليه شيء. بإنسان. والأساس في العر 
، ويطُلق على أساس الرأس أيضا حيث يلتقي Baseوفي الْنْليزية يقال للأساس 

نفسها مستخدمة في العبرية أيضا. ولما كان الجزء  Baseالرأس مع العنق. والكلمة 
زء الأسفل الأسفل من الرأس موضوعا على العنق لذا فهو أساس. والمعنَ هو أن الج

سيُعرَّى إلى العنق. والمراد من رأس بيت الشرير هو زعيم البيت لأنه ليس لبيت 
الشرير رأس. فكان المعنَ أن هذا الموعود سيعرّي رأس زعيم قبيلة معادية إلى العنق 
ثم يقطعه من الأساس. وهذا المعنَ تصدّقه الجملة التالية أيضا حيث جاء فيها: 

يتبين منها أن الجملة السابقة تتحدث عن كيفية قتل  رأَْسَ قَ بَائلِِهِ.ثَ قَبْتَ بِسِهَامِهِ 



 269 

عدوٍّ. فلا شك أن معنَ تعرية الأساس إلى العنق هو تعرية الرأس إلى القفا. وقيل 
هنا إن ذلك النبي عندما خرج من جانب لْنقاذ الضعفاء وخرج العدو من جانب 

ينهما. وفي هذا القتال قتَل ذلك النبيُّ آخر مستكبرا بنية قتل الضعفاء اندلع القتال ب
 أو أحد أتباعه زعيمَ الأعداء بسلاحه هو معرّيا رأسه إلى العنق. 

والآن نرى هل حدث في معركة بدر التي سبق ذكرها حادثٌ من هذا القبيل 
حيث قُطع رأس زعيم من القفا بعد تعرية عنقه؟ فحين نقرأ وقائع معركة بدر نْد 

حرفيا. فقد ورد في كتب التاريخ أنه عندما بدأت معركة بدر فيها هذا الحادث 
واصطفّ الصحابة، كان بينهم طفلان صغيران. إن قانون الحرب هو أن الأبطال 
البواسل يهتمون بأن يكون على يمينهم ويسارهم أبطال بواسل، ليسهموا في الحرب 

بنا كانت إن قلو  بكل قوة وشدة بغير خوف ووجل. يقول عبد الرحمن بن عوف 
زاخرة بما صَبّ علينا الكفار من المصائب فيما مضى وكنا نريد أن ننتقم منهم اليوم 
جيدا، ولكن عندما رأيتُ عن يميني ويساري هذين الفتيين ثبطت همتي وقلت في 
نفسي: كيف سأقاتل وجانبَيّ ضعيفان. وما لبث أن خطرت ببالي هذه الفكرة إلا 

أذنّ حتى لا يسمع صاحبه وقال: يا عمّ سمعت أن  وغمزنّ أحدهما بمرفقه وهمس في
أبِ جهل شرير جدا ويؤذي المسلمين كثيرا، أين هو؟ أريد أن أقتله. يقول الراوي إن 
فكرة قتل أبي جهل لَ تَطر حتى ببالي مع بسالتي وشجاعتي. بينما كان الطفل 

جهل الذي الأول يكلمني إذ غمزنّ صاحبه بمرفقه وهمس في أذنّ: يا عمّ أين أبو 
بأنّ استغربت من  يؤذي المسلمين، أريد أن أقتله. يقول عبد الرحمن بن عوف 

كلامهما ما بعده استغراب. بعد بدء الحرب بفترة وجيزة قتُل عتبة وصار أبو جهل 
قائد الجيش. فأشرت إليه بإصبع، وما إن أشرتُ إليه إلا وشق الفتيان طريقهما من 

نقض الصقر على فريسته وأسقطاه جريحا. هجم وسط الجيش وانقضا عليه كما ي
عليهما حراس أبي جهل وقطعوا يد أحدهما فكانت تتدلى بحبل ففصلها الطفل 

 بوضع قدمه عليها حتى لا تمنعه من القتال. 



 270 

سقط أبو جهل جريحا ولكنه ما كان قد مات إلى وقتها. حين سأل رسول الله 
 مسعود رضي الله عنهما للاستطلاع، : لا أرى أثرا لأبي جهل، خرج عبد الله بن

ووجد أبِ جهل طريحا جريحا. قال: يا عدو الله هل أصابتك الذلة اليوم أم لا؟ قال: 
وكان -أية ذلة إذا قتل الزعيمَ قومُه؟ فهاجمه عبد الله بن مسعود، ولما كان سيفه صغيرا 

وسقط  لَ ينجح في قتله بل أصابت سيفُه يدَ أبي جهل -لدى أبي جهل أيضا سيف
سيفُه من يده. أخذ عبد الله بن مسعود سيف أبي جهل وهمّ بقتله فقال أبو جهل 

( نظرا إلى الموقف: أنً زعيم القوم فأرجو أن تقطع عنقي طويلا حتى يُاف محمد )
نظرا إليه. غضب عبد الله بن مسعود على ذلك أكثر وأخذ بعنقه من الوراء وعراه 

ب ما يكون من الرأس بسيف أبي جهل نفسه، فلم بإزالة الخوذة عنه وقطعه من أقر 
سَحَقْتَ تتحقق أمنيته الأخيرة أيضا. وبذلك تحققت حرفيا نبوءة النبي حبقوق القائلة: 

ريِّرِ مُعَرّيًِا الَأسَاسَ حَتىَّ الْعُنُقِ. سِلاهَْ. ثَ قَبْتَ بِسِهَامِهِ رأَْسَ قَ بَائلِِهِ.   رأَْسَ بَ يْتِ الشِّ
بقي الآن هناك أمران جديران بِلتأمل، أحدهما: جاء في النبوءة أنك قتلت العدو 

. الجواب هو أن عمل أتباع النبي يُ عَدّ عمل النبي بينما قتله عبد الله بن مسعود 
في الحقيقة. والأمر الثانّ هو، جاء في النبوءة كلمة السهام بينما قتله عبد الله بن 

يه أن الكلمة الورادة في الترجمة الأردية للكتاب المقدس مسعود بِلسيف. والجواب عل
هي "الخشب المعوج" وفي الفارسية "عصا"، وفي العربية "سهام". ويبدو من هذا 
الاختلاف أن الكلمة الأصلية العبرية لا تعني الخشب ولا السهام ولا العصا بل تعني 

فقط بل يقول أحد  السلاح، وقد اختلف المترجمون في ترجمتها. وهذا ليس قولي
 مفسري الكتاب المقدس في تفسيره: 

This were later translated thou didst smite through with his own 

weapons the head of his chieftains.1 
                                                 

1 The Old Testament with a brief commentry by varios authors Londo, 
Habakkuk Chapter 3 Verse 14. 



 271 

 أي المعنَ الصحيح هو أنه عنقه قُطع بسلاحه هو. 
فإَِنِّّ ...التِّيُن، وَلاَ يَكُونُ حَمْلٌ في الْكُرُومِ فَمَعَ أنََّهُ لاَ يُ زْهِرُ النبوءة الثالثة عشرة هي: 

. قيل فيها إن ذلك النبي لن يكون من بني إسرائيل. وقد ضُرب مَثل أبَْ تَهِجُ بِِلرَّبِّ 
بني إسرائيل في الكتاب المقدس بِلتين، فقد جاء في الْنْيل أن المسيح لعن شجرةَ 

( ويقول المفسرون المسيحيون 12: 11س و مرق 19: 21تيٍن كيلا تحمل ثمارا. )متّى 
في تفسير ذلك إن علاقة اليهود مع الله تعالى ستُقطع. معنَ ذلك أن النبي حبقوق 

سيهلكون، فإنه مع ذلك يحب ذيوع اسم الله  -وهو منهم-يقول: مع أن اليهود 
تعالى بواسطة ذلك النبي مقابل تقدم قومه، وأنه يقبل دمار قومه بكل سرور مقابل 

 (. ل يظهر بواسطة محمد )جلا
 نبوءة المسيح الناصري 

، ثم نذهب إلى ما بعد بضعة قرون أخرى، أي إلى زمن المسيح الناصري 
 فنراه يقول ضاربِ مَثل الكَرَم: 

أوُلئِكَ  قاَلوُا لَهُ:* فَمَتَى جَاءَ صَاحِبُ الْكَرْمِ، مَاذَا يَ فْعَلُ بِأوُلئَِكَ الْكَرَّامِيَن؟ 
، وَيُسَلِّمُ الْكَرْمَ إِلَى كَرَّامِيَن آخَريِنَ يُ عْطوُنهَُ الَأثْماَرَ في  الَأرْدِيَاءُ يُ هْلِكُهُمْ هَلاكًَا رَدِياًّ

أمََا قَ رأَْتُمْ قَطُّ في الْكُتُبِ: الحَْجَرُ الَّذِي رَفَضَهُ الْبَ نَّاؤُونَ هُوَ  قاَلَ لََمُْ يَسُوعُ:* أوَْقاَتِهاَ 
لِذلِكَ أقَوُلُ * دْ صَارَ رأَْسَ الزَّاوِيةَِ؟ مِنْ قِبَلِ الرَّبِّ كَانَ هذَا وَهُوَ عَجِيبٌ في أعَْينُِنَا! قَ 

زعَُ مِنْكُمْ وَيُ عْطَى لأمَُّةٍ تَ عْمَلُ أثَْماَرهَُ  وَمَنْ سَقَطَ عَلَى هذَا *  لَكُمْ: إِنَّ مَلَكُوتَ اِلله يُ ن ْ
يلُ مَتىَّ  الحَْجَرِ يَتَرَضَّضُ، وَمَنْ   (44-40:  21سَقَطَ هُوَ عَلَيْهِ يَسْحَقُهُ! )إِنِْْ

: إنَِّهُ خَيْرٌ لَكُمْ أَنْ أنَْطلَِقَ، في موضوع آخر:  يقول  لكِنيِّ أقَوُلُ لَكُمُ الحَْقَّ
وَمَتَى جَاءَ ذَاكَ  مْ.لأنََّهُ إِنْ لََْ أنَْطلَِقْ لَا يَأتْيِكُمُ الْمُعَزّيِ، وَلكِنْ إِنْ ذَهَبْتُ أرُْسِلُهُ إلِيَْكُ 

مُْ لَا يُ ؤْمِنُونَ  يُ بَكِّتُ الْعَالَََ عَلَى خَطِيَّةٍ وَعَلَى بِرّ وَعَلَى دَيْ نُونةٍَ: أمََّا عَلَى خَطِيَّةٍ فَلَأنهَّ
فَلَأنَّ رئَيِسَ  وَأمََّا عَلَى بِرّ فَلَأنِّّ ذَاهِبٌ إِلَى أَبي وَلاَ تَ رَوْنَنِي أيَْضًا. وَأمََّا عَلَى دَيْ نُونةٍَ  بي.

إِنَّ لي أمُُوراً كَثِيرةًَ أيَْضًا لَأقوُلَ لَكُمْ، وَلكِنْ لَا تَسْتَطِيعُونَ أَنْ  هذَا الْعَالََِ قَدْ دِينَ.



 272 

، لأنََّهُ لاَ  يعِ الحَْقِّ ، فَ هُوَ يُ رْشِدكُُمْ إِلَى جمَِ تَحْتَمِلُوا الآنَ. وَأمََّا مَتَى جَاءَ ذَاكَ، رُوحُ الحَْقِّ
دُنّ، يَ تَ  كَلَّمُ مِنْ نَ فْسِهِ، بَلْ كُلُّ مَا يَسْمَعُ يَ تَكَلَّمُ بهِِ، وَيُُْبِركُُمْ بِأمُُورٍ آتيَِةٍ. ذَاكَ يُمجَِّ

يلُ يوُحَنَّا   (14-7:  16لأنََّهُ يَأْخُذُ ممَّا لي وَيُُْبركُُمْ. )إِنِْْ
أتي مثيل ( سي1الأمور التالية: ) في هذه النبوءات ذكر المسيح الناصري 

( ذلك النبي لن 2المسيح لأن مجيء الله يدل على مجيء نبي مشرع مثيل موسى. )
( سيأتي في أمته صُلحاء ويكونون وسيلة لَداية القوم. 3يكون من بني إسرائيل. )

( سوف 5( ذلك الموعود سيكون حجر الزاوية، أي ستتم عليه الشرائع كلها. )4)
اجمه قوم أو هاجم هو قوما سيكون هو الغالب يواجه أقواما آخرين، ولكن سواء أه

( يعُدّ العالَ مقصّرا في ثلاثة أمور؛ 7( يكون معزّيا. )6والمنتصر في كلتا الحالتين. )
بسبب خطيئة، أي سيشجب الناس بسبب عدم إيمانهم بِلمسيح. أُخذت الخطيئة 

وقوما آخرين  هنا بمعنَ محدود، والمراد هو أنه سيخطّئ قوما على إنكارهم المسيحَ،
على برٍّ، أي على خذلانهم المسيح، ويبكّت قوما ثالثا على دينونة، أي يبكّت ذوي 
العلاقة بِلشيطان. بِختصار، عُدّ اليهود مجرمين بسبب إنكارهم المسيحَ، والنصارى 
بسبب غلوهم بحقه، والأقوامُ الأخرى بسبب علاقتهم بِلشيطان. فيُ عَدّ العالَ كله 

( سيقول الحق كله ولن تبقى 9( سيقول ما لَ يقله أحد قبله.)8ه. )مجرما عند مجيئ
( سيحتوي كتابه على كلام الله فقط الذي سيفتح 10حاجة إلى أي حق بعده. )

( .12 )( يبرِّئ كتابه ساحة المسيح 11طريقا للتقدم الروحانّ في المستقبل. )
 ت كونه واصلا إلى الله. ويقدم دليلا عمليا على صدقه، أي يحقق كلامَه، وبذلك يثُب

 بكل جلاء. الأول: كان  فكل هذه الأمور تحققت في شخص رسول الله 
إِنَّ الَّذِينَ يُ بَايِعُونَكَ  :مثيل موسى، وادّعى أن الله تعالى قد تجلى فيه. فيقول الله 

اَ يُ بَايِعُونَ اللَََّّ يَدُ اللََِّّ   .(11 :)الفتح إِنََّّ

الأمر الثانّ المذكور هو أن ذلك الموعود لن يكون من بني إسرائيل، ولَ يكن النبي 
  .من بني إسرائيل بل كان من بني إسماعيل 



273

الأمر الثالث المذكور هو: تكون هناك وسائل لَداية قومه دائما. يقول الله تعالى 
هُمْ لَمَّا يَ لْحَقُوا بهِِ مشيرا إلى هذا الأمر:   :)الجمعة مْ وَهُوَ الْعَزيِزُ الحَْكِيمُ وَآَخَريِنَ مِن ْ

عَنْ أَبي ، أي سيبعثه الله تعالى في قوم يأتون فيما بعد. وجاء في الأحاديث: (4
عَثُ لَِذَِهِ الْأمَُّةِ عَلَى رأَْسِ كُلِّ مِائةَِ  :قاَلَ  هُريَْ رةََ فِيمَا أعَْلَمُ عَنْ رَسُولِ اللََِّّ  َ يَ ب ْ إِنَّ اللََّّ

 كتاب الملاحم(د،  )سنن أبي داو  .مَنْ يَُُدِّدُ لََاَ دِينَ هَاسَنَةٍ 
الأمر الرابع هو أن ذلك الموعود سيكون حجر زاوية رفضه البناؤون. وهذا صحيح 
من نًحية أخرى أيضا إذ أن بني إسرائيل كانوا يعُدّون بني إسماعيل محرومي الْرث 

إِنَّ مَثلَِي وَمَثَلَ الْأنَبِْيَاءِ ة فقال: ادّعى بنفسه أنه حجر زاوي دائما. ولكن رسول الله 
تًا فأََحْسَنَهُ وَأَجْملََهُ إِلاَّ مَوْضِعَ لبَِنَةٍ مِنْ زاَويِةٍَ فَجَعَلَ النَّاسُ   مِنْ قَ بْلِي كَمَثَلِ رَجُلٍ بَنََ بَ ي ْ

قاَلَ فأََنًَ اللَّبِنَةُ وَأنًََ خَاتِمُ يَطوُفُونَ بهِِ وَيَ عْجَبُونَ لَهُ وَيَ قُولُونَ هَلاَّ وُضِعَتْ هَذِهِ اللَّبِنَةُ 
 كتاب المناقب(  ،)صحيح البخاري .النَّبِيِّينَ 

إن معنَ حجز الزاوية أنه يُعل الجدارين يلتقيان. المراد من الجدار في القرآن 
في سورة الكهف مَثل بني  الكريم هو الجماعة الروحانية. فقد ضرب موسى 

 إسرائيل بِلجدار. ولكن يُب أن نرى ما المراد من الجدارين اللذين ألحقهما النبي 
ببعضهما البعض بصفته حجر الزاوية. الجدار الأول هو جدار الأنبياء السابقين 

سبب  الذين كانوا يتبعون شرائع مختلفة. والجدار الآخر كان للقرآن، والنبي 
تؤمن بِلأنبياء السابقين بواسطته. وبواسطته يُلق  نهما، لأن أمته للاتصال بي

المبعوثون القادمون أيضا علاقتهم بِلأنبياء السابقين. انظروا مثلا أنه ليست بين 
الأقوام الأخرى علاقة متبادلة، بينما علاقة المسلمين بأقوام العالَ كلها قائمة بواسطة 

، بينما علاقة ندوس علاقة مع كرشنا . ليس لأي قوم سوى الَرسول الله 
نْ مِنْ إِ ، لأن القرآن الكريم يقول: المسلمين قائمة به أيضا بواسطة رسول الله 

إِلاَّ خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ ، لو لَ يتبين بواسطة رسول الله أنه قد بعُث (25 :)فاطرأمَُّةٍ
تعالى. ثم انظروا إلى أنه لا كان من الله   الأنبياء في كل قوم لما علِمنا أن كرشنا 



274

 علاقة لليهود مع أتباع زرادشت، الذي هو جدار قائم بحد ذاته، ولكن النبي 
أدى إلى التحاق كل جدار من هذا النوع. إن جدارا أقامه زرادشت مرتبط بجدار 
الْسلام، كذلك يرتبط الجدار الْسلامي بجدران الأنبياء الآخرين. إذن، إن معنَ 

سوف يقيم الربط بين الأمم السابقة والقادمة. كانت الجدران  هو أنه حجر الزاوية 
السابقة قائمة منفصلة بحد ذاتها، فكان جدار موسى منفصلا وجدار عيسى منفصلا 

صار حجر زاويةِ كلِّ جدار ووصل بينها  وجدار كرشنا منفصلا. ولكن النبي 
 ن جميعا بسلسلة واحدة. كلها بِلقول إن الأنبياء كلهم من الله تعالى ومرتبطو 

الأمر الخامس المذكور هو أنه ستتم المواجهة بينه وبين العالَ كله، فيهاجَم ويهاجِم، 
ولكنه يكون هو المنتصر في كلتَي الحالتين. لَ يذُكر في هذه العبارة أنه ينتصر بل قيل 

. فقد إنه إذا هاجم فسينتصر وإذا هاجمه الأعداء بِلعدة والعتاد يكون هو المنتصر
في معركة فتح مكة  غزا العدو في معركة الأحزاب وأُحد وبدر وسُحق. وغزا النبي 

 وخيبر وتبوك وسُحق العدو هذه المرة أيضا. 
الأمر السادس المذكور هو أنه سيكون معزّيا. يُب أن نرى بهذا الشأن هل كان 

العالَ محتاجا إليها أم لا؟ وإذا كان  العالَ بحاجة إلى التعزية قبل بعثة رسول الله 
فهل كانت أديان تلك الأقوام قادرة على تعزيتهم؟ فيتبين من التأمل في الموضوع أن 

بِلذات كانت الأديان  تلك الأديان لَ تكن مدعاة لتعزية أتباعها، وفي زمن النبي 
كلها عاجزة عن ذلك ولَ يكن أحد من أهلها حائزا على سكينة قلبية. فلم يكن 

قائلين بِلعفو عن الذنب. كان الَندوس يقولون إن الْله  بعثة النبي أيّ قوم قبل 
لا يستطيع أن يعفو عن ذنب أحد، بل يعاقب على كل ذنب صغيرا كان أم كبيرا 
ويضطر الْنسان إلى المرور بدوامة التناسخ. وبعد تحمل العقوبة على كل ذنب أيضا 

لى الأقل، ويحرم صاحبه من النجاة بِلمرور بدوامة التناسخ يبُقي الْله ذنبا واحدا ع
مغبة له. فلم يكن للهندوس أن يطمئنّوا بدينهم. كان أتباع الزرادشتية والمسيحية 
يعتقدون بأبدية الجحيم نتيجة اعتقاد أنه إذا صدر من أحد ذنب مرة سيدخل 



 275 

 جحيما أبدية لا محالة. فما كان لَم أن يطمئنوا. كما لَ يعزِّ اليهودُ أحدا بل قالوا
 إن النجاة مقتصرة على اليهود حصرا والآخرون كلهم معرّضون للهلاك. 

فاقد الأمل كليا. ومن الأديان ما  بِختصار، كان العالَ كله قبل بعثة النبي 
كان يلقي بأتباعه في هوّة اليأس من البداية، ودينٌ آخر يُسقط أتباعه في الزوبعة في 

 م أبدية في نهاية المطاف. ولكن النبي وسط المسيرة، وغيره يلقي بأتباعه في جحي
( الذين ما كانوا يعتقدون بِلعفو عن الذنب قال لَم بأنه 1عزّى الجميع كما يلي: )

لا حاجة إلى المرور بدوامة التناسخ، بل الله تعالى رحيم وكريم ويعفو عن الذنوب. 
أَسْرَفُوا عَلَى أنَْ فُسِهِمْ لَا قُلْ يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ يقول الله تعالى في القرآن الكريم: 

يعًا إنَِّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ   :)الزمر تَ قْنَطوُا مِنْ رَحْمةَِ اللََِّّ إِنَّ اللَََّّ يَ غْفِرُ الذُّنوُبَ جمَِ
، أي يا أيها الرسول قل للناس جميعا إن الله تعالى جعلك معزّيا، لذا فقل للذين (54

 ييأسوا من رحمة الله وتوبوا إلى الله يغفر لكم لأنه غفور رحيم.صدر منهم الذنب ألا 
( ثم توجه إلى أقوام يقولون: الذين ماتوا مذنبين لَم جهنم أبدية، وأخبرهم 2)

أمُُّه ، وقوله: (157 :)الأعراف رَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءٍ بقول الله تعالى: 
نزلة الأمُّ. لا يبقى الجنين في بطن الأمّ إلى (. أي إن جهنم بم 10)القارعة:  هَاوِيةٌَ 

الأبد بل يبقى فيه ما دام نًقصا، وعندما يكمل يُُرجَ من البطن. فيقول الله تعالى 
إن جهنم مثل الأمُّ، وعندما تزول أوساخ الذين ألُقوا فيها ويتطهّرون سندعوهم إلى 

يحظى الجميع بمغفرة الجنة، لأن جهنم مكان للتكميل والعلاج، وفي نهاية المطاف 
أقواما كانت تعتقد أن المذنبين سيبقون في جنهم أبدية  الله. هكذا عزّى النبي 

 بعد مماتهم. 
أن  ( ثم كانت هناك أقوام تقول: لا نْاة لمن سوانً، فأمر الله تعالى رسوله 3)

يعزيّهم أيضا بأن أفكارهم هذه خاطئة، مثل قول اليهود جهلا منهم إنه لن ينال 
لنجاة أحد سوانً، وأن النجاة في نصيبنا فقط كابرا عن كابر. فقال الله تعالى: من ا

الخطأ الاعتقاد بأن النجاة خاصة بقوم، بل النجاة بيدنً وبِبنا مفتوح للجميع. فقال 



276

 :يعًا ، إذن، (159 :)الأعراف قُلْ يَا أيَ ُّهَا النَّاسُ إِنِّّ رَسُولُ اللََِّّ إلِيَْكُمْ جمَِ
اية ليست حكرا على قوم دون قوم، بل كل قوم يستحقها على قدم المساواة. الَد

 قد ينشأ في قلب الْنسان خوف فيقول في نفسه: حسنا، ها قد جاء النبي 
وبواسطته فتح بِب النجاة على الجميع، ونْن ممتنّون له على ذلك، ولكننا نْب 

يحية إنهم سيدخلون جهنم آبِءنً أيضا ونقلق على ماذا ستكون حالتهم؟ تقول المس
لأنهم لَ يؤمنوا بِلكفارة. يقول اليهود إنهم سيدخلون جهنم لأنه لا نْاة لأحد سوى 
اليهود. يقول أتباع الزرادشتية والَندوس أيضا إنهم يدخلون جهنم. ولكن الله تعالى 

، أي لا (25 :)فاطر وَإِنْ مِنْ أمَُّةٍ إِلاَّ خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ أن يعلن:  أمر محمدا 
تقلقوا بشأن آبِئكم فقد أرسلنا الرسل في زمنهم، فإن آمنوا بهم فسيُدخلهم الله الجنة. 

عن آبِئهم. وهكذا عزاّهم النبي 
والآن تبقى وسوسة أن الْنسان لا يمكن أن يُتنب الذنب، فكيف ينال النجاة؟ 

نْسَانَ في لَقَدْ خَ أن يزيل هذه الوسوسة أيضا ويعلن لَم:  النبي  فأمر  لَقْنَا الِْْ
إِلاَّ الَّذِينَ آَمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحاَتِ فَ لَهُمْ  *ثُمَّ رَدَدْنًَهُ أَسْفَلَ سَافِلِيَن  *أَحْسَنِ تَ قْوِيٍم 
( وأعلنْ أن الذي يقول ، أي طمئِنْهم يا محمد )(7-5 :)التين أَجْرٌ غَيْرُ مَمنُْونٍ 

ننا خلقنا الْنسان بفطرة حسنة، ولكن عندما يُطئ بأن الفطرة سيئة فهو يكذب لأ
الْنسان نرسله إلى درجة دنيا، وإلا نعطيه إنعامات كبيرة. الذنب شيء يأتي من 

 الخارج، والأصل هي الحسنة المودَعة في الْنسان. 
الجميعَ. والذين يعتقدون أن بِب النجاة موصد  بِختصار، هكذا عزّى النبي 

يدخلوا ملكوت الله، ومن كانوا يظنون أنهم لا يستطيعون أن ل دونهم فقد دعاهم 
يصبحوا صالحين أبدا فقد أعطاهم أمل الحسنة. ومن كان يحسب أنه إذا ارتكب 

لَم أن فرصة التوبة مهيأة لَم.  المرء ذنبا مرة فلا خلاص له من مغبته، فقد أعلن 
 ية، فأخبرهم النبي ومن كانوا يظنون أنهم إن ماتوا مذنبين فسيدخلون جهنم أبد

معزّي العالَ بِلمعنَ الحقيقي.  أن جهنم مرحلة عابرة فقط. فكان 



277

فأعلن اطمئنانً  ما ذكُر إلى الآن كان يتعلق بِلآخرين، ثم جاءت نوبة أتباعه 
رهُُمْ وَتُ زكَِّيهِمْ بِهاَ وَصَلِّ عَ لَم أمر الله تعالى:  لَيْهِمْ إِنَّ خُذْ مِنْ أمَْوَالَِمِْ صَدَقَةً تُطَهِّ

يعٌ عَلِ  ُ سمَِ ، أي عندما يعُزّي ذلك الرسول (103 :)التوبة يمٌ صَلَاتَكَ سَكَنٌ لََمُْ وَاللََّّ
:العال مَ سيقول أفراد أمته بأننا مطمئنون سلفا فما الذي سنحصل عليه؟ فقال 

 ؛خذ منهم صدقات من أجل المساكين وهكذا تطهِّرهم، وادعُ لرفع مدارج تقدّمهم
لأن الذي تدعو له سيحظى بِلعزاء والطمأنينة الكاملة. وقد قدّر الله تعالى أن يسمع 
دعاءك لأنه سميعٌ. وإذا قال قوم يأتون فيما بعد: ماذا لنا؟ فقل لَم إن الله عليم، 
وإن ذلك الدعاء موجود لكم الآن أيضا، ويمكنكم أن تنالوا نصيبا منه، وبذلك 

 ا. أجرى سلسلة التعزية لَم أيض
( 1الأمر السابع المذكور هو أن ذلك الرسول سيبكّت العالَ على ثلاثة أوجهٍ: )

( على دينونة، أي )أ( سيقول لقوم إنكم أخطأتم 3( على برّ. )2على خطيئة. )
لعُِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ بَنِي بإنكاركم المسيح فصرتم مجرمين. وقد جاء في القرآن الكريم: 

غَيْرِ ، وكذلك قال (79 :)المائدةلَى لِسَانِ دَاوُودَ وَعِيسَى ابْنِ مَرْيمََ إِسْراَئيِلَ عَ 
مغضوب عليهم واستعيذ منهم. )ب(  أي عُدّ منكرو المسيح  الْمَغْضُوبِ عَليَْهِمْ 

 على برٍّ، لأن النصارى اتَذوا المسيح ابن الله بعد وفاته. فقد حكم النبي  بكّت 
، ولكن تركتم السبيل قائلا ما مفاده: صحيح إنكم اخترتم برًّا أي آمنتم بِلمسيح 

بعد ذلك وتُ هْتم في متاهات شاسعة الأبعاد. لذا سمِّيتم ضالين كما هو واضح من: 
 َغَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَليَْهِمْ وَلَا الضَّالِّين ج( وبكّت( ،  ،الأقوام الأخرى على دينونة

بوا الشرك، وتركوا طريق العدل أي التوحيد لذلك اعتُبر الشرك في القرآن ضد لأنهم ارتك
، أي لَ يقدروا (92 :)الأنعام وَمَا قَدَرُوا اللَََّّ حَقَّ قَدْرهِِ العدل. يقول الله تعالى: 

ظلُْمٍ الَّذِينَ آَمَنُوا وَلََْ يَ لْبِسُوا إِيماَنَهمُْ بِ في آية أخرى:  صفات الله كما يُب. وقال 
 ، وجاء في الأحاديث أن الصحابة (83 :)الأنعام أوُلئَِكَ لََمُُ الْأمَْنُ وَهُمْ مُهْتَدُونَ 

رْكُ  ،ليَْسَ ذَلِكَ  :قاَلَ  ؟أيَ ُّنَا لَا يظَلِْمُ نَ فْسَهُ  ،يَا رَسُولَ اللََِّّ  :قالوا للنبي  اَ هُوَ الشِّ .إِنََّّ



278

كل قوم من أهل الكتاب"المغضوب   بِختصار، بحسب هذه النبوءة عدّ النبي 
عليهم" لكونهم مثيل اليهود أو "الضالين" لكونهم مثيل النصارى. أما الأقوام التي لَ 
تكن من أهل الكتاب فقد استخدم الدينونة بحقهم إذ قال بأنهم لَ يعدلوا في حق 
الله بل انْرفوا عن الصراط المستقيم بِرتكابهم الشرك. إذن، إن كلمة الذنب 

ستخدمة في الْنْيل ترادف التفريط، والبِرّ يرادف الْفراط، والدينونة ترادف العدول الم
 عن التوحيد. وقد عدّ القرآن الكريم أيضا ثلاث فئات. 

الأمر الثامن هو أنه سيقول ما لَ يقله أحد قبله. وقد جاء في القرآن الكريم: 
 َِؤكُُمْ وَعُلِّمْتُمْ مَا لََْ تَ عْلَمُوا أنَْ تُمْ وَلَا آب علما أن موسى (92 :)الأنعام ،  أيضا

من هؤلاء الآبِء. 
الأمر التاسع المذكور هو أنه سيقول كل الحق، ولن تكون هناك حاجة إلى أيّ 

الْيَ وْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ حق بعده. وهذا الْعلان أيضا جاء في القرآن الكريم في: 
سْلَامَ دِينًادِينَكُمْ وَأتَْممَْتُ عَلَيْكُمْ نعِْمَتِي   . (4 :)المائدة  وَرَضِيتُ لَكُمُ الِْْ

الأمر العاشر هو أنه لن يقول شيئا من عنده بل سيقول ما يسمعه، أي سيكون 
كلامه مبنيا على الْلَام كليا. هذه النبوءة تنطبق على القرآن الكريم فقط، لأنه جاء 

وَمَا يَ نْطِقُ عَنِ الَْوََى في الْنْيل والتوراة كلام الحواريين أيضا. يقول القرآن الكريم: 
وَإِنْ أَحَدٌ مِنَ ، وجاء فيه أيضا: (5-4 :)النجم  وَحْيٌ يوُحَىإِنْ هُوَ إِلاَّ  *

، أي إذا طلب أحد (6 :)التوبة الله الْمُشْركِِيَن اسْتَجَارَكَ فأََجِرْهُ حَتىَّ يَسْمَعَ كَلَامَ 
 من المشركين الملاذ وقال بأنه يريد أن يسمع كلام الله فنادِه ليسمعه.

دُنّ ذَاكَ الأمر الحادي عشر هو:  ، فقد . هذا أيضا ملحوظ في شخص النبي  يُمجَِّ
نَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ البْ َيِّنَاتِ وَأيََّدْنًَهُ برُِوحِ الْقُدُسِ جاء في سورة البقرة:   :)البقرة وَآتَ ي ْ

وَمَا قَ تَ لُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِنْ شُبِّهَ لََمُْ وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَ لَفُوا فِيهِ لَفِي ، وجاء أيضا: (88
ُ  *شَكٍّ مِنْهُ مَا لََمُْ بهِِ مِنْ عِلْمٍ إِلاَّ اتبَِّاعَ الظَّنِّ وَمَا قَ تَ لُوهُ يقَِينًا  بلَْ رفََ عَهُ اللهُ إلِيَْهِ وكََانَ اللََّّ

.. أي أنهم علّقوه على الصليب بلا شك ولكن (159-158 :)النساء عَزيِزاً حَكِيمًا



 279 

أظهر عظمة  أي رفع مكانته عنده وأكرمه )أي أنه  ؛لَ يقتلوه عليه، بل رفعه الله إليه
المذكورة في هذه النبوءة(، فكيف كان ممكنا ألا يفعل الله ذلك وهو عزيز  عيسى 

أن يعلقوه على الصليب، وكان ضروريا  حكيم؟ أي كان ضروريا لأعداء المسيح 
أيضا ألا يموت عليه لأن الله تعالى عزيز وحكيم. فكان ضروريا أن يشُعر اليهودَ بأنه 
عزيز أي غالب: فلا يمكنهم أن يقتلوا عيسى الذي أرسله هو. وهو حكيم، لذا كان 

عد إن على الصليب لأنه لو قال النصارى فيما ب ضروريا أن يعلّق اليهودُ عيسى 
المسيح إل ه، لأمكن للمسلمين أن يقولوا: أي نوع من إله هذا الذي علّقه اليهود على 

فكان واجبا عليّ أن أنقذ عيسى من الموت  (الصليب. فقال: أنً عزيز )أي غالب
  فكان ضروريا أن يعلقوه على الصليب. ؛على الصليب. وأنً حكيم

ذلك الرسول سيثُبت صدق المسيح الأمر الثانّ عشر المذكور في النبوءة هو أن 
أن يرُيه عيانً، فقد أراه  عمليا. ومعلوم أن الذي سبق أن مات لا يستطيع النبي 

بأسلوب حيث قال إنه سيقوم من أمتي قائد بِسم المسيح، وبذلك سيثُبت صدقَ 
المسيح الناصري عمليا لأن تشبيهه بإنسان كبير يعني أن المسيح كان إنسانً صالحا 

الذي هو المسيح الموعود قد  فياء الله. فكأن سيدنً مرزا غلام أحمد ومن أص
 . رسم صورة المسيح الناصري 

 التوافق الغريب بين قانون الشريعة وقانون الطبيعة 

 انظروا ما أعظم هذه المعجزة! كم تطول هذه السلسلة إذ تبدأ من إبراهيم 
أي إلى مدة ألفَي عام.  ي وتظل التغيرات تحدث فيها إلى زمن المسيح الناصر 

عام، ثم يظهر في  600الممتدة إلى  ثم حدثت التغيرات في سلسلة المسيح 
وجاء بِلشريعة  الأخير ذلك الشخص الذي كان مصداقا لَا. لو ادّعى رسول الله 

لقال الناس: لقد اخترع هذا الكلام من عنده. ولكن قانون الشريعة وقانون الطبيعة 
يمشيان معا يدا بيد منذ عدة قرون، ويثبت بجلاء أن إل هنا ليس مَلك السماوات 

 فقط بل هو مَلك الأرض أيضا. 



 280 

أسبابِ.  يقول قانون الشريعة إن نبيا سيُبعث في مكة، وقانون الطبيعة يهيء له
تجري عواصف الدمار والَلاك، ت دُمَّر أقوام بعد أقوام، تتفشى الأوبئة وتهلك الأمم، 
تحدث صروف الدهر وتمحو آثارَ الأقوام. يحدث كل هذا ولكن كل هذه الآفات 
لا تمس قريشا بسوء بل تؤيدهم. يغزو أبرهةُ مكةَ مهددا أنه سيدمّر مكة وأهلها 

وعاد خائبا خاسرا وهلك في الطريق لأن قانون ويهلكهم، ولكن أبُيد جيشه 
. تحدث في الأقوام تغيّرات، يولَد القومالطبيعة يقول بأنه لن يسمح بهلاك هذا 

الذكور عنّينين أحيانً وبذلك تندرس آثار العائلات ولكن هذا التغير لَ يحدث في 
ء بدمار ، وذلك كي يزدهر نسله ويزداد. يقول النصارى إن الْنباذرية إبراهيم 

قيصر وكسرى ليس بأمر ذي بِل، لأن آثار الدمار كانت قد ظهرت فيهم. ولكني 
أقول: إن النبي إشعياء والنبي حبقوق أيضا أنبأا بدمارهم قبل آلاف السنين، وذلك 
حين لَ يكن لقيصر وكسرى أدنى أثر، ولكن قانون الطبيعة قدّر دمارهما حين ظهر 

 . محمد رسول الله 
كان ممكنا ألا يُُرجَ من مكةَ، وإذا أخُرجِ كان ممكنا   بعُث النبي كذلك عندما 

ألا يهاجمه قومُه، أو لا يهُزموا إن هاجموا. ولكن كل ذلك قد حدث على صعيد 
 الواقع. ففكروا مَن فعل ذلك؟ 

كذلك كان ممكنا ألا يهاجم أبو جهل، وإذا هاجم هو كان بِلْمكان ألا يغضب 
 يقطع عنقه قصيرا، ولكن نشأت أسباب لذلك. فمن فلا عبد الله بن مسعود 

خلق هذه الأسباب؟ يتبين بجلاء أن ملكوت السماء والأرض كانً يمشيان معا منذ 
، وكلما هبّت عواصف ألفَي عام. صدر الحكم من السماء ببقاء ذرية إبراهيم 

 الدمار والَلاك أمُرت بألا تمس مكة بسوء. 
مدة طويلة ثم تحقّق ذلك البيان، فكل ذلك  قبل كذلك ذكُرت ملامح النبي 

ِ مُلْكُ كان يحدث تحت قانون الطبيعة. يقول الله تعالى نتيجة كل هذه الأمور:  وَللََّّ
أي يا من تنكرون وجود الله، فكِّروا هل يمشي هذا القانون  السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ 



 281 

على هذا النحو من تلقائه؟ أقدِّم الآن تاريُا يعود إلى ألفَي عام وأبين أن الله تعالى 
. قال المسيح يثُبت وجوده  وَللََِّّ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ موجود، وإن قوله: 

  عن زمن رسول الله  سين زل بنفسه في زمنه، أي بوجوده إن الله  سيثبت
ليَِأْتِ مَلَكُوتُكَ، وجودُ الله تعالى. وإلى جانب ذلك قال لأتباعه أن يدعوا الله تعالى: "

يلُ " ).لتَِكُنْ مَشِيئَ تُكَ كَمَا في السَّمَاءِ كَذلِكَ عَلَى الَأرْضِ  أي . (10: 6مَتّى  إِنِْْ
، واستمروا في الدعاء ليعلم العالَ في ول الله استمروا في الدعاء ليبُعث محمدٌ رس

 أن للسماء والأرض إل ها واحدا.  زمن محمد 
ليس في ذلك دحض للملحدين فقط بل فيه تفنيد لأتباع مذهب الجيَنية والآريا 
أيضا. يقول أتباع الجينية إن الأرواح تظل تتقدم بنفسها فترتقي تلقائيا، ولكن الله 

خاطئ، بل نْن نُْدث التغيّرات رويدا رويدا حتى نخلق روحا  تعالى يقول: هذا قول
كاملة. يقول الآريون: ليس لله أيّ تصرُّف في العالَ، بل المادة والروح تفعلان كل 
شيء بأنفسهما، ولكن الله تعالى يقول: إن نظام العالَ كله يمشي تحت أوامري وأنً 

 الذي أحُدث كل تغيرٍُّ.   
 قانون الطبيعة حُكم الله الواحد على

فكّروا قليلا، كيف تماشى قانون الطبيعة مع قانون الشريعة إلى زمن طويل وكيف 
عاما تقريبا. ألا يمثّل  2750ب   بعد إبراهيم  عمل تحته! لقد وُلد النبي 

ستستمر إلى ذلك الحين  سيطرةً على قانون الطبيعة الْنباءُ أن ذرية إسماعيل 
وسيذيع اسم إبراهيم وإسماعيل عليهما السلام بحيث تذكر ذريتُهما أنهم أولادهما؟ 
وستبقى مكة قائمة، وسيولَد فيها شخص بملامح معينة، ويبارزه قومه ويُُرجه من 

، وسيكون ضعيفا في البداية وينُفى بيته. ويكون ذلك النبي مشرعا مثل موسى 
سيعطيه جماعة. سيتحمل المصائب ويصبر ولكن قومه يزداد   من وطنه ولكن الله

ظلما له. وفي نهاية المطاف يكيد العدو خطة سرية ليهلك أصحابه الضعفاء، 
وسيغزو مستكبرا. وهذا سيحدث بعد عام واحد من هجرته. وعند المواجهة يكون 



 282 

والمنحدر من  هو المنتصر وسيُقتل معظم الزعماء المعاندين. ورئيس المكفرين منهم
عائلة عريقة سيُقتل على يد أصحابه بحيث يقطع أحدهم رأسه معرّيا إياه إلى العنق. 
لن يكون ذلك الرسول طويلا مُ مَّغِطا، ويضرب عند المشي بقدميه الأرض بقوة حتى 
ترتجف الأرض. يكون لونه أبيض مائلا إلى الحمرة. لن يكون جعدا قططا ولا سبطا 

لا. سيكون كلامه عذبِ، ولكن الناس سيرونه مُراّ لكونه مجبولا بل يكون جعدا رَجِ 
( وفي نهاية المطاف سيغزو يوما مكةَ قادما من على الصدق. يكون اسمه محمد )

جبال فاران، ويكون معه عشرة آلاف جندي صالحين وورعين جدا. سيفتح مكة 
 وتؤمن به بلاده بعد ذلك. 

ليها ينادي الناس عفويا "عجيب". يكون تكون أعماله عظيمة الشأن، فبالنظر إ
على خُلق عظيم، لن يتردد الفقراء والمساكين من استشارته. ويسمَّى مثيل موسى 
في كلامه. وسيرضى الله بأعمال قومه، ويُعلهم مقدّسين، ويهيء أسبابِ لجعلهم 
مقدسين على الدوام. يكون اسم دينه جديدا، وسيختار الله هذا الاسم بنفسه، 

هذا الاسم كلمة "سلام". )إن "أمير السلام" ترجمة حرفية للإسلام( ستُعمَّر يشمل 
 مدينته دائما، ويتوافد إليها الناس من أبعاد شاسعة. 

حيثما يتوجه هذا الرسول يرُعَب به الناس. تهاجمه الأقوام مجتمعة ولكنها ستنهزم. 
 َبُ ر ، سيهلك أعداؤه. من نًحية تكون (46 :)القمر سَيُ هْزَمُ الجَْمْعُ وَيُ وَلُّونَ الدُّ

أي مع قيصر  ؛مواجهته مع حكومة الشام، ومن نًحية أخرى مع حكومة الفُرس
 وكسرى، وستُهزمان. 

بعد مجيئه ستتلاشى الحكومات السابقة وبركات الأديان السابقة ويتوقف 
 تقدمها. )لقد أحرزت المسيحية التقدمَ ظاهريا ولكنها أرادت في البداية أن تنتشر

بقوة السيف فمُنعت بِلسيف، أما الآن فتحاول الانتشار عن طريق تبليغ الدعوة، 
لمبارزتها(. سيأتي المصلحون في قومه دائما، وسيكون  فبُعث المسيح الموعود 

بمن زلة همزة وصل بين الأولين والآخرين. تعليمه يكون مبنيا على السلام والأمن ولن 



 283 

للجميع. يكون سلوكه أسوة للْخرين. يكون خاصا بقوم دون قوم بل يكون 
وستُحدث الأقوام الأخرى في نفسها تغيّرا حسنا نتيجة تأثيره. وبواسطة تعليمه تُمحى 
الأحكام التقليدية وعديمة الحكمة ويعُطى تعليم حكيم. يبين تعليمه أمورا ضرورية 
 من كل نوع ويكون كاملا تماما فلن تبقى هناك حاجة إلى تعليم آخر. سيتلخص

تعليمه في أنه سيفتح طريق النجاة لكل قوم وأنًس أياًّ كانت حالتهم. ينقذ ذلك 
الرسول الناسَ من الْفراط والتفريط ومن عبودية الشيطان. )المذاهب غير الْلَامية 
أسيرة في قبضة الشيطان كليا( سيثير الحسنات الكامنة في فطرة الْنسان. يكون 

ولن يكون فيه حرف سواه. يبرِّئ ذلك الرسول  كتابه محتويا على الْلَام الخالص،
ساحة الأنبياء السابقين من التهم الموجَّهة إليهم، وخصوصا سيُظهر للناس عمليا 

 من خلال الأسوة.  طهارة المسيح 
لَ يدُلَ بهذه الأخبار في وقت واحد ولَ تُهيّأ الأسباب لَا في وقت واحد. إن 

نتيجة تصرفاتٍ طبيعية ممتدة إلى آلاف السنين، استمرار بقاء الأقوام وعمارة المدن 
وإن ولادة شخص بملامح معينة نتيجةُ علمٍ معين في مجال علم الحيوانًت، وإن نشوء 
الأفكار المذكورة في قلب الأصدقاء والأعداء نتيجة تغيّراتٍ تحدث تحت مبدأ معيّن 

المسيحيون إن قيصر في علم النفس، وهزيمة الأعداء نتيجةُ تغيّراتٍ سياسية، )يقول 
 وكسرى كانً ضعيفين من قبل، فنقول: هذا يثُبت أن الأسباب لنصرة رسول الله 

كانت تُ هيأ حتى منذ فترة ما قبل ولادته( وكذلك إن التعليم الخاص وتفاصيله إنَّا 
 هي نتيجة تدابير سماوية خاصة. 

بِختصار، إن هذه السلسلة تدل بكل وضوح على وحدة الملكوت السماوي 
وأن  وَللََِّّ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ والأرضي، وتسفر عن نتيجة واحدة وهي: 

وحدة الملكوت السماوي والأرضي تدل على وجود أعلى وقادر. فسبحان الله الملك 
أيضا يتفق مع  له المسيح الناصري القدوس. هذا لا أقوله أنً وحدي بل ما قا

يَأْتِ مَلَكُوتُكَ، لتَِكُنْ مَشِيئَ تُكَ كَمَا هذا الدليل، لأنه لا يقصد من دعائه القائل: ل



 284 

يلُ لوُقاَ  .في السَّمَاءِ كَذلِكَ عَلَى الَأرْضِ  ، إلا أن ادعُوا لبعثة محمد  (2: 11)إِنِْْ
 لأن ملكوت السماء في الأرض سيقوم بواسطته. 
في )متّى:  ونبوءة المسيح  (9انظروا كيف تحققت الأنباء الواردة في )إشعياء: 

إنه سيكون إل ها قادرا ومالك الأرض والسماء، )أي:  . لقد قيل عن محمد (21
"( ومعنَ ذلك أن الدليل القوي على وجود الله وعلى كون أنظمة صَاحِبُ الْكَرْمِ "

ظ في شخصه، وبواسطته يعلم الناس علما سماوية وأرضية بيد وجود أعلى سيلاحَ 
 سيكون مجيء الله تعالى.  قطعيا عن وجود الله تعالى. إذن، إن مجيئه 

 إصلاح القرآن المبدئي الثاني عن صفات الله

الْصلاح الثانّ الذي قام به القرآن الكريم يتعلق بصفات الله تعالى. فالخطأ 
المبدئي الثانّ عن الله تعالى أيضا نشأ في فئة من المؤمنين بِلله الذين يؤمنون 

خلق العالَ ولكنه تنحّى  . فيظنون أن الله بوجوده ولكن ينكرون قيّوميّته 
عنه الآن، وجميع التغيّرات الملحوظة الآن تحدث من تلقائها، بمعنَ أنه لو تلاشى 
وجود الله الآن، والعياذ بِلله، لظلّ العالَ ساريا على حاله دون أن يحدث أيّ 
خلل في نظامه. القائلون بهذا الكلام هم الذين ينكرون الدعاء ويحسبون كل 

نون الطبيعة. القائلون بهذا ظلوا موجودين في كل زمان. وفي العصر شيء تابعا لقا
الراهن كان السيد "سيد أحمد خانْ" من عليغره يعتنق الأفكار نفسها. وكان في 
كل عصر كثير من الناس من هذا النوع الذين قالوا إن الله لا يتدخل في أمور 

قُلِ اللَّهُمَّ ن الكريم: العالَ الآن. فقد أصلح الْسلامُ خطأهم حيث يقول القرآ
مَالِكَ الْمُلْكِ تُ ؤْتي الْمُلْكَ مَنْ تَشَاءُ وَتَ نْزعُِ الْمُلْكَ ممَّنْ تَشَاءُ وَتُعِزُّ مَنْ تَشَاءُ 

تُولِجُ اللَّيْلَ فِي الن َّهَارِ  *وَتُذِلُّ مَنْ تَشَاءُ بيَِدِكَ الخَْيْرُ إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ 
 الن َّهَارَ فِي اللَّيْلِ وَتَُْرجُِ الحَْيَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَتَُْرجُِ الْمَيِّتَ مِنَ الحَْيِّ وَتَ رْزُقُ وَتُولِجُ 

 .(28-27 :)آل عمران مَنْ تَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ 



 285 

نرى الآن كيف نشأت فكرة أن الله تعالى وضع قانونً ولَ يعُد يتدخل فيه الآن 
ة المعرفة، ولكن الفلاسفة يقدّمون بعض الأدلة قط؟ الحق أنها نشأت من قل

 بشأنها وهي: 
الأول: إذا كان تصرُّف الله ينافي قانون الطبيعة فينشأ اعتراض أن هذا يبُطل الغاية 
من قانون الطبيعة. فمثلا قد وضع الله تعالى قانونً أن النار تحرق. فإذا دعا اللهَ أحدٌ 

العال مَ فوضى ولما حصل أيّ تقدّم أبدا. يُ ت َّبَع ألا تحرق النارُ وأُجيب دعاؤه لسادت 
يقينية. يُشعل الناس النار لأنها تحرق، ويشربون  نتيجةقانون الطبيعة لأنه يسفر عن 

 الماء لأنه يُمد العطش، فلو صعد اللهيب نتيجة شرب الماء لما شربه أحد أبدا. 
أحد أسلحة للحرب  الثانّ: التصرُّف ضد القانون ينافي العدل. فمثلا إذا جهّز

وكوّن جيشا، ففي هذه الحال يكون قد أطاع قانون الطبيعة للفوز في الحرب. ولو 
هزمه غيره نتيجة الدعاء فقط لكان منافيا للعدل أن يُسر مَن عمِل بحسب قانون 

 الطبيعة وينجح مَن عمِل خلافه. 
كيف يمكن الثالث: إذا كان التصرُّف مطابقا لقانون الطبيعة كان بلا معنَ، و 

إجابة دعاء أحد في هذه الحالة؟ إن مَثل ادعاء قبول الدعاء في هذه الحالة كمثل 
الذي يقول: لقد أكلتُ طعاما، ولكني دعوت وأُجيب دعائي وشبعتُ. ما هو تأثير 

 الدعاء في هذه الحالة؟ بل الطعام أبدى تأثيره. 
نه نتيجة الدعاء والاعتراض الثانّ هو أننا نرى لكل شيء سببا، بل ما يسمّو 

يمكننا أن نثبت سببا له أيضا. فمثلا يقولون: لقد دعونً ورُزقنا ولدا ذكَرا، بينما 
الحقيقة أن الولد يولَد نتيجة اجتماع الزوجين. وهكذا يولَد الأولاد على جاري 
العادة. فأرونً شيئا بعيدا عن الأسباب، أنبِؤوا بعيدين عن الأسباب. فمثلا إذا قلتم: 

خبرنً سلفا بأنه سيولد ولدٌ ذكَر وها قد وُلد، فهذا إظهار لواقع الحال، إذ كان لقد أُ 
 مقدّرا أن يولَد ولدٌ ذكَر وعُلم به وأُخبرتم بذلك سلفا، فما علاقة هذا الأمر بِلدعاء؟ 



286

الرد على الاعتراض الأول هو أن هذا لا يبُطل الغاية من قانون الطبيعة، لأن الله 
عادة وبواسطتها ينال الْنسان هدفه، ولا يتصرف الله تعالى  أيضا يُلق الأسباب

بغير الأسباب بل يُلق لتحقيق مشيئته أسبابِ جديدة تكون خافية عن أعين الناس. 
الجواب الثانّ هو أن كل سبب في العالَ ليس يقينيا، ومع ذلك يُتار الناس 

علاج يقيني أسبابِ، فمثلا يبذلون جهودهم لعلاج الأمراض، ولكن هل هناك 
وقطعي؟ لا يُشفى كل مريض، مع ذلك ينفق الناس آلافا مؤلفة على العلاج. فهذا 
يعني أن هناك استثناء في كل مجال. والاستثناء لا يُضعف القاعدة بل يقوّيها. 

( إذا نفّذ الله قدره الخاص فهذا لا يؤدي إلى أيّ خلل في قانون الطبيعة 1كذلك: )
( 2ة أن الناس يرون جلال الله تعالى، ويزدادون إيمانً بربهم. )بل تنُال به فائدة إضافي

التصرُّف لا ينافي العدل أيضا لأنه ليس ضروريا أن يتماشى العدل دائما مع قانون 
الطبيعة. فمثلا يقطع قاتل عنق طفل صغير بِلسيف. هنا يقتضي قانون الطبيعة أنه 

كن هل هذا هو العدل؟ تتراءى إذا وقع السيف على العنق يُب أن يقُطع العنق، ول
في العالَ ملايين المناسبات حين يستخدم الناس قانون الطبيعة استخداما خاطئا 
تماما، فكان ضروريا أن يرُي الله معجزات تحول دون استخدام قانون الطبيعة 
استخداما خاطئا. فعندما يمنع الله تعالى بتصرُّفه استخدام قانون الطبيعة بصورة 

يفعل ذلك بصفته قاضيا بل بصفته مالكا. والدعاء لا يُاب إلا إذا كان خاطئة فلا 
الداعي على الحق، وإلا يُ رَدّ عليه. فبذلك قد منع الله تعالى سوء استخدام قانون 

( يقال: إذا كان تصرُّف الله 3الطبيعة فقط، وهذا ليس ظلما بل هو عدلٌ بعينه. )
رُّف؟ هذا الكلام أيضا ليس صحيحا لأنه مطابقا لقانون الطبيعة فما معنَ هذا التص

لو مشى التصرُّف مع قانون الطبيعة فقط لكان بلا فائدة دون شك، ولكن إذا 
ظهر التصرُّف بواسطة جعْل القانون تابعا له فكيف يكون دون فائدة؟ لأنه لو لَ 
يكن هناك تصرُّفٌ في هذه الحالة لظهر القانون بشكلٍ مخالفٍ ولتسبب في خسارة. 



287

لرد على الاعتراض الثانّ هو أنه لا شك أن لكل شيء سببا ولكن القائلين ا
بتصرُّف الله لا يقولون إنه يتصرّف بغير الأسباب، بل يقولون إنه تعالى يُلق الأسباب 
في حق الذي يدعوه. والحق أن خلق الأسباب رحمة للعالَ وإلا فالتصرّف بغير الأسباب 

فنرى أنه حيثما جعل الله تعالى الأسباب خافية تعثّر الظاهرية ينُتج الفساد أحيانً. 
كانت مدعاة لعثار اليهود،   الناس في ذلك المقام. انظروا مثلا أن ولادة المسيح 

 فاتهموا مريم عليها السلام بِلزنً، ولكن ولادة يحيى لَ تكن حجر عثرة لَم. 
كذلك ولادة الابن عند السيدة سارة أيضا لَ تكن سببا لعثار أحد. والسبب 
هو أن الأسباب الظاهرية وراء ولادة إسحاق ويحيى عليهما السلام كانت ملحوظة، 

مع أن خلق صفة الْنْاب  ؛، لذا تعثر اليهودولكنها لَ توجَد في ولادة المسيح 
ا تماما. إذن، إن إخفاء الأسباب يؤدي في مريم أو في زكريا أو سارة كان شيئا واحد

أحيانً إلى الفساد بدلا من فضل الله تعالى. لذا إن خلق الأسباب رحمةٌ للناس 
ولْنقاذهم من الفتنة. لا نقول قط إن الله تعالى لا يقدر على فعل شيء بغير 
الأسباب أو لا يتصرّف حيثما كانت الأسباب موجودة. بل نقول إنه تعالى يُلق 

الدعاء أسبابِ تؤدي إلى أن تتم الأمور نتيجتها. في البداية لا يرى أحد تلك  نتيجة
الأسباب، ولكنها تنشأ نتيجة الدعاء. فمثلا قد خلق الله تعالى عدة أسباب ليتقدم 
الْنسان في التجارة، ولكنها لا تتيسر كاملة لكل شخص، أما إذا دعا أحد تتيسر 

لو أسقط الله في بيت أحد عشرة آلاف روبية له الأسباب ويُكتب له التقدم. ولكن 
بصورة ظاهرية لقبضت عليه الشرطة على أنه سرقها. إذن، إن خلق الأسباب يكون 

 في معظم الأحيان مفيدا لمن يتصرف الله من أجله. 
يقال: نقبل أن الله يُلق الأسباب، ولكن كيف تقُنعون منكِراً أن الله خلق 

و جرى قانون عام بمناسبة كذا وظهر التصرف الأسباب وهكذا ظهر تصرُّفه، أ
بمناسبة كذا؟ لَذا السؤال جوابِن، الأول: مَن يصبح لله يُضع كل فعل من أفعاله 
تحت تصرُّف الله قليلا كان أم كثيرا. ولكن في بعض الأحيان يُلق الله بحسب تصرُّفه 



 288 

قوته كما الخاص أسبابِ لا يمكن أن يقع بسببها على العبد أيّ اعتراض وتظهر 
حدث في معركة بدر، إذ أطلق الله ريحا عاتية في الوقت نفسه الذي رمى به رسول 

الحجارة. فلم يقدر الكفار على الرؤية بسبب الريح العاتية لأنها كانت متجهة  الله 
إليهم، بينما استطاع المسلمون أن يشنوا الَجوم بشدة. فمن هذه الأمثال يضطر 

بأنه كان تصرُّفا خاصا، ولا يقع أيّ اعتراض على الذي  العدو أيضا إلى الاعتراف
ظهرت هذه الآية لتأييده. ولكن الأمثلة من هذا النوع تحدث نًدرا وتقُدَّم دليلا إلى 

 زمن طويل. ثم يرسل الله تعالى إنسانً آخر وتظهَر معجزات مثلها تأييدا له. 
قيقة فقط ولا يكون فيها أما السؤال: لماذا لا نقول إن النبوءات تفيد إظهارَ الح

أيّ تصرُّف لله؟ فجوابه أن إظهار الحقيقة أيضا يكون لَدف معين. عندما يُبر الله 
أحدا أنه سيُرزق ابنا فلماذا يُبره قبل الأوان؟ لا بد أن يكون وراءه سبب معين. أو 
إذا أخبر أحدا أنك ستموت فلا بد أن تكون وراء هذا الْخبار حكمة. وتلك الحكمة 

غيره ليحاول اجتناب  أن الله يبشر أحدا ببشارةٍ حتى يسعى لْحقاقها. وينذر  هي
مصيبة موشكة، وإلا إذا كانت النبوءة بلا هدف فهي لغو. فلو لَ تكن هناك وسيلة 
للحصول على الخير واجتناب الشر فما معنَ الْخبار أصلا؟ وإذا قلتم إن الَدف من 

تُ: هذا أيضا تصرُّفٌ. إن إخبار أحد أن أسبابِ الْخبار قبل الأوان هو التنبيه لَقل
كذا وكذا نًشئة فاستعد لَا، فهذا أيضا تصرُّف وإن كان غير مباشر. هذا كان سؤال 
الفلاسفة وقد رددت عليه. أما السؤال الثانّ فهو من الناس العمليين إذ يقولون إننا 

زق به. ودعونً لنربح قضية ندعو ولا يُاب دعاؤنً. فمثلا دعونً أن نرُزق ولَدا ولَ نرُ 
ما ولكن لَ نربحها. لقد ردّ القرآن الكريم على كل هذه الأمور وقدّم دليلين على 

 أحدهما من منطلق الفلسفة والآخر من منطلق المشاهدة.  ؛ادعائه
ارِ إِنَّ في خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَافِ اللَّيْلِ وَالن َّهَ يقول القرآن الكريم: 

َ قِيَامًا وَقُ عُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَ تَ فَكَّرُونَ في  *لَآَيَاتٍ لِأُولي الْألَْبَابِ  الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللََّّ
 *خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ربَ َّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَِطِلًا سُبْحَانَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ 



289

عْنَا  *ربَ َّنَا إنَِّكَ مَنْ تدُْخِلِ النَّارَ فَ قَدْ أَخْزيَْ تَهُ وَمَا للِظَّالِمِيَن مِنْ أنَْصَارٍ  ربَ َّنَا إنِ َّنَا سمَِ
اتنَِا يِّئَ مُنَادِيًا يُ نَادِي لِلْإِيماَنِ أَنْ آَمِنُوا بِربَِّكُمْ فَآَمَنَّا ربَ َّنَا فاَغْفِرْ لنََا ذُنوُبَ نَا وكََفِّرْ عَنَّا سَ 

ربَ َّنَا وَآَتنَِا مَا وَعَدْتَ نَا عَلَى رُسُلِكَ وَلَا تَُْزنًَِ يَ وْمَ الْقِيَامَةِ إنَِّكَ لَا  *وَتَ وَف َّنَا مَعَ الْأبَْ راَرِ 
مُْ أَنِّّ لَا أُضِيعُ عَمَلَ عَامِلٍ مِنْكُمْ مِنْ ذكََرٍ أوَْ  *تَُْلِفُ الْمِيعَادَ  فاَسْتَجَابَ لََمُْ رَبهُّ

ثَى بَ عْضُكُمْ مِنْ بَ عْضٍ فاَلَّذِينَ هَاجَرُوا وَأخُْرجُِوا مِنْ دِيَارهِِمْ وَأوُذُوا في سَبِيلِي وَقاَتَ لُوا أنُ ْ 
هُمْ سَيِّئَاتِهِمْ وَلَأدُْخِلَن َّهُمْ جَنَّاتٍ تَجْريِ مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهاَرُ ثَ وَابًِ مِ  نْ عِنْدِ وَقتُِلُوا لَأُكَفِّرَنَّ عَن ْ

ُ عِنْدَهُ حُسْنُ الث َّوَابِ اللََِّّ  مَتَاعٌ قلَِيلٌ  * لَا يَ غُرَّنَّكَ تَ قَلُّبُ الَّذِينَ كَفَرُوا في الْبِلَادِ  * وَاللََّّ
 .(198-191 :)آل عمران ثُمَّ مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَبئِْسَ الْمِهَادُ 

خلق العالَ  ( لا يعمل في1في هذه الآيات بيّن الله تعالى عدة أدلة على تصرُّفه. )
القانون الطبيعي فقط، بل يعمل القانون الروحانّ والأخلاقي أيضا. تقولون إن 
التدخل لا يليق بِلله ولكننا نقدم نكتة أخرى وهي أن تتأملوا لماذا خُلق هذا العالَ؟ 
هل السبب وراءه هو أن يأكل الْنسان ويشرب ويموت؟ هذه ليست الغاية المنشودة، 

انُ إلى مدارج عليا ومراتب سامية من التقدم؟ إذا كان الأمر أو هل ليوصَل الْنس
كذلك فتبين أن الَدف من وراء خلق العالَ ليس إجراء القانون الطبيعي بل هو 
إجراء القانون الأخلاقي. والَدف من خلق العالَ هو أن يولَد فيه الْنسان ويصبح 

مَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَافِ اللَّيْلِ إِنَّ في خَلْقِ السَّ  :إنسانً ربِّنيا، فيقول الله 
الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَََّّ قِيَامًا وَقُ عُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ  *وَالن َّهَارِ لَآَيَاتٍ لِأُولي الْألَْبَابِ 

حَانَكَ فَقِنَا وَيَ تَ فَكَّرُونَ في خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ربَ َّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَِطِلًا سُبْ 
.عَذَابَ النَّارِ 

انظروا الآن إن قانون الطبيعة يراه الجميع، فما حاجة التأمل والتدبر فيه إذن؟ 
ولكن الله تعالى يقول إن أولي الألباب يفكرون فيه ويتوصلون إلى نتيجة أن العالَ لَ 

هو ذلك  يُُلق بلا هدف، ثم يقولون: وفِّقنا يا ربّ لنعيش بحسب هذا الَدف. وما
ربَ َّنَا إنَِّكَ مَنْ تُدْخِلِ النَّارَ فَ قَدْ أَخْزيَْ تَهُ وَمَا للِظَّالِمِيَن مِنْ الَدف يا ترُى؟ هو: 



 290 

يماَنِ أَنْ آَمِنُوا بِربَِّكُمْ فَآَمَنَّا ربَ َّنَا فاَغْفِرْ لنََا  *أنَْصَارٍ  عْنَا مُنَادِيًا يُ نَادِي لِلْإِ ربَ َّنَا إنِ َّنَا سمَِ
، أي هب لنا مدارج عليا من التقدم نَا وكََفِّرْ عَنَّا سَيِّئَاتنَِا وَتَ وَف َّنَا مَعَ الْأبَْ راَرِ ذُنوُب َ 

الروحانّ والأخلاقي التي بسببها يصبح الْنسان إنسانً ربِنيا، وأنقذنً مما يبُعدنً عن 
 الله تعالى. لقد بدأنً السعي لَذا الغرض فوفّقنا أن ننجح في مسعانً. 

يل الثانّ هو: من الممكن بل على الأغلب أن يندرس القانون الروحانّ ( الدل2)
والأخلاقي إن لَ يتصرف الله فيه، لأن النبي يأتي لْظهار جلال الله تعالى في الدنيا، 
ومع كونه ضعيفا يرُي العالَ كمال تصرُّف الله. في ذلك الوقت يكون العالَ كله ساريا 

فاسد كلها على أوجها. فعندما تحدث المفاسد تحت قانون الطبيعة، لذا تكون الم
بسبب قانون الطبيعة يقيم الله تعالى بواسطة النبي قانون الأخلاق والروحانية. كما 
أنه عندما يتصارع المصارعان يدعم المرء من كان أقرب إليه ليجعله غالبا. كذلك 

الله تعالى عندما يُري قانون الطبيعة ضد القانون الأخلاقي ويحدث الفساد يبعث 
 من عنده نبيا ويؤسس القانون الأخلاقي. 

فلو أرُيدَ تحقيق الَدف من خلق العالَ لكان تصرُّف الله ضروريا ليغيّر مسار 
يعة للقضاء على القانون الطب بقانون فئة أو قوي فرد استعانالأحداث كلما 

عَمَلَ عَامِلٍ مِنْكُمْ مِنْ أَنِّّ لَا أُضِيعُ الأخلاقي والروحانّ. لذلك قال الله تعالى: 
، أي خلقتُ العالَ بغُية (196 :)آل عمران ذكََرٍ أوَْ أنُْ ثَى بَ عْضُكُمْ مِنْ بَ عْضٍ 

 التقدم الروحانّ، فلا أدعُُ هذا الَدف يضيع. 
. فيقول الله تعالى بأنه لا يُيب يقُبَلدعاء لا ال نوالآن نعود إلى المشاهدة، يقال إ

يحا القول إنه لا يُيب أيّ دعاء. فإذا أردتم مشاهدة كل دعاء ولكن ليس صح
لَا نَّوذج تصرُّف الله تعالى فشاهدوه من خلال تعامله مع الكفار. يقول تعالى: 

 مَتَاعٌ قلَِيلٌ ثُمَّ مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَبئِْسَ الْمِهَادُ  *يَ غُرَّنَّكَ تَ قَلُّبُ الَّذِينَ كَفَرُوا في الْبِلَادِ 
يملكون  ، فإذا نظرتم إلى الوسائل فكان أعداء محمد (198-197 :ان)آل عمر 

الوسائل كلها، وكان قانون الطبيعة أيضا يعضدهم تماما. ولكن ما دام قانوننا 



291

الأخلاقي مقدَّما عليه فنحن نخبر أن الذين يُعلون جيوشهم ووسائلهم وسيلة 
. صحيح أنه ا رسول الله للترهيب، قدّر الله تعالى أن يبيد وسائلهم ويفُلح محمد

  يقول إنه ما دام قانون الطبيعة أيضا مما وضعه لذا يُب أن تبقى شوكته ،
قائمة، ويُب ألا ينُبذ وراء الظهور بِلاعتماد على قانون شرعي وأخلاقي، لأن في 

وَراَبِطوُا يَا أيَ ُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا اصْبروُا وَصَابِرُوا  :ذلك إساءة لله تعالى، فيقول 
َ لَعَلَّكُمْ تُ فْلِحُونَ  .(201 :)آل عمران وَات َّقُوا اللََّّ

يا أيها الذين آمنوا قد رددنً على اعتراض الأعداء القائل إن الله لا يُيب الدعاء، 
فقد أخبرنًهم أننا نْيب الأدعية وسنتصرف بحيث لن تنجحوا مع امتلاككم عُدّة 

. ولكن يُب ألا ترتكبوا الخطأ فتقولوا بأنكم لستم وعتادا بل سيفوز مقابلكم العُزَّلُ 
بحاجة إلى الالتزام بقانون الطبيعة، لأن ذلك القانون أيضا وضعتُه أنً. فيا أيها 

 المؤمنون اصبروا ورابطوا وأعِدُّوا عُدتكم حتى تفلحوا. 
في بعض الأحيان تقتضي مشيئة الله أن يترك المرء استخدام قانون الطبيعة تماما. 

بِلسعال، وكان  ذلك كما حدث ذات مرة حين أصيب المسيح الموعود و 
شديدا لدرجة أنه عندما نشُر خبره في الجرائد تنبأ الدكتور عبد الحكيم أن المرزا 
أصيب بِلسل وسيموت بهذا الداء. عندما نُشرت هذه النبوءة كنتُ أنً المكلَّف 

وكنتُ أرى أنه يُب على وإعطائه الدواء وما إلى ذلك.  بِلاعتناء بحضرته 
أن يلتزم بتعليماتي بهذا الشأن بصفتي مكلَّفا بِلاعتناء به. في  المسيح الموعود 

تلك الأيام جاء أحد الْخوة زائرا وجاء ببعض الفواكه هدية. عندها كان المسيح 
مستلقيا، وقبل هنيهة كان قد أصيب بنوبة سعال شديدة. ثم سأل  الموعود 
 قلتُ: الموز والبرتقال. وقلت: يُب ألا تأكلوا لأنكم مصابون  ما هي الفواكه؟

الفواكه بجانبه وبدأ يأكل وهو يبتسم. شعرتُ بِلانزعاج  بسعال شديد. فوضع 
على ذلك وفكّرتُ في نفسي: ماذا عساي أن أردّ إذا سألني المولوي نور الدين 

م المسيح الموعود فيما بعد(؟ توسّ  )الذي صار الخليفة الأول للمسيح الموعود 



 292 

  حالتي وقال مبتسما: أنت تستاء من أكلي الفواكه، ولكنني تلقيت إلَاما أن
 السعال قد زال. 

بِختصار، في بعض الأحيان يُلق الله تعالى أسبابِ بحيث لا يحتاج الْنسان 
 إلى الالتزام بقانون الطبيعة. توجد أحداث من هذا القبيل في حياة النبي 

 12إلا  في غزوة حُنين، ولَ يبق حوله  فعندما فرّت مطايا الصحابة  ؛أيضا
شخصا، قالوا له: يمكنك أن تتأخر قليلا لأن هجوم العدو شديد الوطأة. فقال 

  للصحابي الذي كان يمسك زمام مطيته: اتركُْها وشأنها، ثم ركل المطية وتقدّم
 وهو يقول:

 ب.أنً النبي لا كذب * أنً ابن عبد المطل
. إذن، يحدث أحيانً أن مع أن السهام كان تن زل مثل المطر ولكنها لَ تُصبه 

 الأسباب التي تنشأ تحت تصرُّف الله تعالى لا ترُى. 
هذا الجواب يشمل جواب الاعتراض على الدعاء أيضا، أي أن قوانين الله 

كلا الطبيعية والأخلاقية تمشي جنبا إلى جنب. لذا الدعاء يُاب بحسب مبادئ  
القانونين، ومن أراد خلاف ذلك فهو سفيه. بِختصار، ليس هناك فوضى في 

 القانون الأخلاقي والروحانّ. 
 الإصلاح المبدئي الثالث عن التوحيد

الْصلاح الثالث الذي قام به القرآن الكريم هو عن التوحيد. إن أول فساد نشأ 
ذت آلَة أخرى مقابل الله ت عالى. سواء أكان هذا الفساد في هذا الموضوع كان أن اتَُّ

 -كما هو ملاحظ في المسيحيين والَندوس والزرادشتيين-بصورة الشرك في الذات 
أو بصورة الشرك في الصفات كما في اليهود حيث يقولون إن عزيرا ابن الله، ويحسبون 
"مَلْكي صادِق" والي شاليم، أزليا وأبديا وبدون أبوين، ويعتقدون أن إلياسا )إيليا( 

غيره الكثيرين أحياء في السماء. ولكن الْسلام قضى على كل هذه الأنواع من و 
ُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ الشرك وأقام توحيدا خالصا. يقول الله تعالى في القرآن الكريم:  اللََّّ



 293 

وا بَِِيَاتِ اللََِّّ لَهُ مَقَاليِدُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالَّذِينَ كَفَرُ  *وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وكَِيلٌ 
 .(64-63 :)الزمر أوُلئَِكَ هُمُ الْخاَسِرُونَ 

( يتبين بكل جلاء بِلنظر 1في هاتين الآيتين قدّمت أربعة أدلة لتفنيد الشرك، )
إلى جميع الأشياء أنها لَ يُلقها وجودان بل خلقها وجود واحد، وخُلقت كلها 
بحسب قانون واحد. لَ يُلق الطفلَ كيانٌ وخلق الغذاءَ كيانٌ آخر بل الطفل أيضا 

ُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ قها الله تعالى، فقال: يولَد من غذاء تأكلونه. والمأكولات خل  اللََّّ
 أي كون الله خالق كل شيء دليل على أنه ليس هناك إله آخر. 

، أي أن الله تعالى محافظ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وكَِيلٌ ( الدليل الثانّ هو: 2)
يُشفى  على كل شيء، بمعنَ أن حفظه الأشياء كلها يعمل تحت قانون معين. فمثلا

ابنٌ مريضٌ لأحدٍ، فلو شُفي دونَّا سبب لقيل إن الذي شفاه غير الذي خلق 
الشمس والقمر. وما دام للشمس والقمر أيضا دخلٌ في شفائه لذا لا بد من 

 الاعتراف بأن الذي خلق الشمس والقمر هو الذي شفاه. 
ا يقول: ( هو القادر الوحيد على سدّ جميع الحاجات الروحانية والمادية، كم3)
 ِلَهُ مَقَاليِدُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْض فما دام الله هو الذي يقضي حاجات الناس ،

كافة، مادية كانت أم روحانية فلم يعُد هناك حاجة إلى عزير ويسوع ومَلْكي صادق 
 وغيرهم. فأين الحاجة إلى إله آخر ليتُخَذَ معبودا؟ 

فلحون دائما، وأعداء التوحيد يفشلون ( الدليل الرابع هو: إن مؤيدي التوحيد ي4)
أي الذين ينكرون  وَالَّذِينَ كَفَرُوا بَِِيَاتِ اللََِّّ أوُلئَِكَ هُمُ الْخاَسِرُونَ دائما. فقال: 

 التوحيد يفشلون دائما مقابل المؤمنين به، وهذا دليل عملي على وحدانية الله تعالى. 
إذن، إن فكرة الشرك في الذات والشرك في الصفات كلتيهما خاطئة. فمن 
نًحية جعل بعض الناس خللا في التوحيد بأفكارهم الشركية، ومن نًحية ثانية 
اعتنق بعضهم عقيدة وحدة الوجود نتيجة إفراطهم في التوحيد، واتَذوا كل ذرة 

أيد هؤلاء الناسُ التوحيدَ  إل هًا. وقد فنّد القرآن الكريم هذا السلوك أيضا. لقد



294

بحسب زعمهم وقالوا: إذا اعتقدنً بوجود آخر سوى الله فهذا يستلزم الشرك. 
ولكنهم لَ يفكروا أنهم اتَذوا كل شيء إل ها. ففنّد الله تعالى ذلك أيضا قائلا: 

 ٌكْمُ وَلَا تَدْعُ مَعَ اللََِّّ إِلََاً آَخَرَ لَا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ كُلُّ شَيْءٍ هَالِك  إِلاَّ وَجْهَهُ لَهُ الحُْ
، أي تقولون إن كل شيء إله ولكن لا ترون أن (89 :)القصص وَإِليَْهِ تُ رْجَعُونَ 

 . كل ما يولَد يهلك يوما، فإذا كان كل شيء إلَا فلا يمكن أن يحدث فيه تغيرُّ
ير وحدوث التغيرُّ فيه دليل على أنه ليس جزءا من الْله، لأنه لو أمكن حدوث التغ

 في جزء لأمكن حدوثه في الكل أيضا. 
المعتنقين بعقيدة وحدة  هذا أيضا يفنّدو  لقد لعن القرآن الكريم كثيراً من الناس،

الوجود. معنَ اللعنة هو الْبعاد، فإذا كان كل شيء جزءا من الله، فلماذا أبُعد هؤلاء 
ود قد الناس؟ يقول بعض الناس إنها قسوة، ولكن الحق أن عقيدة وحدة الوج

استئُصلت بهذه الطريقة. فإذا قبِلنا أن كل شيء جزء من الله فلا بد من القبول أن 
أجزاءه وسخة ونْسة جدا، والعياذ بِلله، وهذا لا يليق بِلله تعالى. لو قلنا للقائلين 
بوحدة الوجود بأنكم جيدون ولكن قلبكم نْس لاختصموا. ولكن الأشياء التي 

 ولون بأنها نْسة. يعُدونها جزءا من الله يق
لقد تبنَ بعض الناس نظرية تناقض العقيدة المذكورة آنفا وفصلوا العالَ م عن الله 
كليا، وقالوا إن الْله موجود على العرش وبعيد عن الخلق تماما وجالس في السماء 
ويحكم العالَ من هنالك. هذا الاعتقاد يعتنقه اليهود الموحدون والزرادشتيون، ويعتنقه 

هُوَ لحديث أيضا لسوء الحظ. لقد دحض الْسلام هذا الاعتقاد أيضا وقال: أهل ا
، ولكن الجالس (4 :)الحديد الْأَوَّلُ وَالْآَخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ 

على العرش بعيدا لا يمكن أن يكون الأول والآخر والظاهر والباطن، ولا يمكن أن 
 يكون بكل شيء عليما. 

. كيف يمكن له (17)ق: وَنَْْنُ أقَْ رَبُ إلِيَْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَريِدِ  :ثم يقول 
كله.   أن يكون أقرب من حبل الوريد ما لَ يكن قادرا على التصرّف في الجسم



295

بِختصار، إن تعليم الْسلام هو أن ليس كل شيء إل ها، كما أن الله ليس محصورا 
في مكان معين. ولما لَ يكن كل إنسان قادرا على إدراك مسألةِ أن الله تعالى موجود 
في كل مكان ومع ذلك هو بعيد أيضا، لذا فقد ردّ الله تعالى على ذلك في سلسلة 

 ليَْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ فقال:  الردود على اعتراضات أخرى،
، أي هذا الاعتراض نًتج عن الجهل. يمكن الظن بِلمخلوقات أنها (12 :)الشورى

ليست مما لا مثيل له ولكن ليس لله أيّ مثيل مطلقا، لذا فإن قياسكم أنفسكم على 
ليس إلا غباوة وحمقا، فلا تقيسوه على أنفسكم. ما كان يفوق قدرتكم كان  الله 

السعي نْو إدراكه عبثا. تقولون إن الله سميع، فهل تقولون أيضا إن له آذانً مثلكم؟ 
فعندما تقولون إنه تعالى يسمع بغير الأذنين ويرى بغير العينين، وإن القانون الذي 

، فلماذا تطبّقون بشأن المكان لا ينطبق على الله  ينطبق علينا بشأن الرؤية والسماع
قانونً ينطبق عليكم. فمن كان أعلى منكم كان السعي لفهمه عبثا. يقول الله تعالى: 

 وَلَا تَ قْفُ مَا ليَْسَ لَكَ بهِِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أوُلئَِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْئُولًا 
أداتان للتجسس، بينما يقول  حدهما. يقول الناس إن العين والأذن و (37 :اء)الْسر 

الله تعالى بأنه إذا تجسس القلب أيضا عُلِم به. ليس ضروريا لفهم شيء أن يفُهَم كنهه 
أيضا، فالْنسان يقدر على الفهم بقدر ما هو في قدرته. إن علم الْنسان نوعان، 

ودها فقط ولا يعلم كيفيتها. ولكنه يعلم عن فهو لا يعلم عن بعض الأشياء إلا وج
كيفية بعض الأشياء الأخرى وحقيقتها، ويعلم منبع بعضها. بِختصار، الْنسان 

وَلَا يحُِيطوُنَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ إِلاَّ بماَ يتقدم بقدر ما يتقدم إدراكه. فيقول الله تعالى: 
لتعثرتم. ، ولو تقدمتم على ذلك أكثر(256 :)البقرة شَاءَ 

الإصلاح المبدئي الرابع عن العلاقة بين الله وعبده

الْصلاح المبدئي الرابع الذي قام به القرآن الكريم يتعلق بِلعلاقة بين الله والعبد. 
تثار بهذا الشأن وسوسة أن الله تعالى لَ ين زل كلاما لَداية العبد، بل الْنسان يُتار 

د الفلاسفة ومن على شاكلتهم بوجود الله ولكنهم لنفسه سبيلا بناء على تجربته. يعتق



 296 

يعتنقون العقيدة المذكورة آنفا عن الْلَام والشريعة، ولكن القرآن الكريم يدحضها 
أي اعلموا أنه لا يمكن  (72)الأنعام:  قُلْ إِنَّ هُدَى اللََِّّ هُوَ الَْدَُىويقول: 

للإنسان أن يشق طريقه بنفسه في أمور روحانية، بل الله وحده قادر على إرشاده 
قَ وْلهُُ الحَْقُّ وَلَهُ الْمُلْكُ يَ وْمَ يُ ن ْفَخُ في إلى هذا الطريق. ثم ذكر الله سببا لذلك وقال: 

 .(74 :)الأنعام لْخبَِيرُ الصُّورِ عَالَُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ وَهُوَ الحَْكِيمُ ا
 الأدلة التالية:  في هذه الآية قدم 

الأول: إن كلام الله يكون مبرَّأ من الخطأ. والبراءة من الخطأ ضرورية للهداية، غير 
أنه من الممكن أن يقُبل في أمور دنيوية خطأ لا يسفر عن خسارة. فمثلا ظلَ آبِؤنً 

سفر عن أية خسارة، ولكن لو صدر الخطأ عنصر واحد وهذا لَ يُ  الماءيعتقدون أنّ 
بحق الله فلم نؤمن به واحدا، ستكون النتيجة جهنم. لذا من الضروري أن يعطي اللهُ 

 وحده هدايةً روحانية لتكون نزيهة عن الخطأ، ويُب ألا نبحث عنها بتجربتنا. 
الروحانّ بعد  التقدم أي الله كلامالثانّ: هو الَدف الذي من أجله نْتاج إلى  

الموت، ولا يعلم أسراره إلا الله تعالى. فالغاية التي لا يعلمها الْنسان أنّى له أن يضع 
قوانينها لنفسه؟ الأعمال التي تكسبونها في هذا العالَ يكون الَدف منها الحصول في 
الحياة الأبدية على قوة تستطيعون العمل بسببها في الآخرة. وما دمتم لا تعلمون 

ة العالَ الآخر فأنّى لكم أن تهيئوا له أسبابِ؟ والله تعالى وحده متصرف على كيفي
 ذلك العالَ، فهو وحده يستطيع أن يعطيكم قوة على الاستعداد له. 

عالَ الغيب والشهادة، أي يعلم الأمور الظاهرية والخافية.  الثالث: هو أنه 
رتكم مودَعة قوى كبيرة ولكن اتركوا العالَ الآخر جانبا وخذوا هذا العالَ، فإن فط

الْنسان لا يعلمها بنفسه بل الله وحده يعلم كل هذه الأمور، لذا هو وحده قادر 
 على توفير أسباب التقدم، وليس لأحد سواه أن يوفرها. 

عليم وخبير، فهو مطلّع على قدرات الْنسان وكذلك على  الرابع: هو أنه 
السبل التي يُب إخباركم بها لذا أنً نقاط ضعفه. فيقول: ما دمتُ أعلم ما هي 



 297 

الذي أهُيّء الأسباب لأن الحكيم والخبير هو الذي يقدر على وضع القواعد. لذلك 
يقول إنه ضروري للزعيم الروحانّ أن يكون طبيبا أيضا، وإلا  كان الخليفة الأول 

 يمكن أن يُبر الناسَ بما يضر بصحة الْنسان. 
الوسوسة الثانية المثارة عن كلام الله تعالى هي قولَم إن الله تعالى ينُ زل الكلام 
ولكن ليس بصورة الألفاظ بل يُلق الأفكار في القلوب. هذا الخطأ يرتكبه أتباع 
برهمو سماج والمسيحيون واليهود والَندوس أيضا في هذه الأيام، ويقولون: هل لله فمٌ 

، فكما يسمع ليَْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ظ؟ جوابه الأول هو: ولسانٌ حتى يتفوه بِلألفا
  بغير أذُن ويرى بغير العين كذلك هو قادر على الكلام بغير اللسان. ما دام

هؤلاء المعترضون يعترفون بقدرة الله على الرؤية والسماع، فما معنَ هذا الاعتراض. 
َ  تعالى فهو: هذا جواب إلزامي، أما الجواب الحقيقي الذي قدّمه الله وَمَا قَدَرُوا اللََّّ

ُ عَلَى بَشَرٍ مِنْ شَيْءٍ قُلْ مَنْ أنَْ زَلَ الْكِتَابَ الَّذِي جَاءَ  حَقَّ قَدْرهِِ إِذْ قاَلوُا مَا أنَْ زَلَ اللََّّ
لِّمْتُمْ مَا لََْ بهِِ مُوسَى نوُراً وَهُدًى للِنَّاسِ تَجْعَلُونهَُ قَ راَطِيسَ تُ بْدُونَهاَ وَتَُْفُونَ كَثِيراً وَعُ 

ُ ثُمَّ ذَرْهُمْ في خَوْضِهِمْ يَ لْعَبُونَ  ، هنا تّم (92 :)الأنعام تَ عْلَمُوا أنَْ تُمْ وَلَا آَبَِؤكُُمْ قُلِ اللََّّ
. والسبب في ذلك تفنيد حجج الذين ينكرون الكلام، وضُرب مَثلُ موسى 

بصورة الرؤى أو بواسطة الوحي أن اليهود كانوا يعتقدون أن الله كلّم الأنبياء الآخرين 
الخفي القلبي أو ما شابهه، ولكنه كلّم موسى بِلكلمات. فقد ورد في سِفر العدد: 

تَكَلَّمَتْ مَرْيَمُ وَهَارُونُ عَلَى مُوسَى بِسَبَبِ الْمَرْأةَِ الْكُوشِيَّةِ الَّتِي اتَََّذَهَا، لأنََّهُ كَانَ قَدِ "
فَ قَالَا: هَلْ كَلَّمَ الرَّبُّ مُوسَى وَحْدَهُ؟ ألَََْ يُكَلِّمْنَا نَْْنُ أيَْضًا؟ فَسَمِعَ اتَََّذَ امْرأَةًَ كُوشِيَّةً. 

.   (2-1:  12)الَْعَدَد  "الرَّبُّ
: اسْمَعَا كَلَامِي. إِنْ كَانَ فسخط الرب على ذلك فناداهما مع موسى وقال

، فَبِالرُّؤْيَا أَسْتَ عْلِنُ لَ  وَأمََّا عَبْدِي مُوسَى فَ لَيْسَ . هُ. في الْحلُْمِ أُكَلِّمُهُ مِنْكُمْ نَبِي  للِرَّبِّ
فَمًا إِلَى فَمٍ وَعَيَانًً أتََكَلَّمُ مَعَهُ، لَا بِِلَألْغَازِ.  هكَذَا، بَلْ هُوَ أمَِيٌن فِي كُلِّ بَ يْتِي.

 (8-6:  12)الَْعَدَد 



298

 ءَ قبل موسى يقول بنو إسرائيل إن الله لَ يكلّم على النحو المذكور الأنبيا
فحسب بل بقي هذا الفرق قائما مع الذين جاؤوا بعده أيضا. فقد جاء في سِفر 

لََْ يَ قُمْ بَ عْدُ نَبي  في إِسْراَئيِلَ مِثْلُ مُوسَى الَّذِي : "التثنية بعد ذكر وفاة موسىى 
لكريم ببعض الصفات يقرُّ القرآن ا (10:  34)الَت َّثْنِيَة  "عَرَفَهُ الرَّبُّ وَجْهًا لوَِجْهٍ،

ُ مُوسَى تَكْلِيمًاإذ قد جاء فيه عن الأنبياء:  الفريدة لموسى   :)النساء وكََلَّمَ اللََّّ
. التكليم هو الكلام وجها لوجه. لقد ذكُرت في الكتاب المقدس رؤى الأنبياء (165

ا في كم-بوجه عام، وهذا الأمر أدّى رويدا رويدا إلى إنشاء الفكرة في اليهود أيضا 
أن الْلَام هو ما يلُقى في القلب ولا يكون لفظا. وبناء على هذه  -بعض المسلمين

الفكرة لا يزال النصارى يعترضون على القرآن إلى اليوم، مع أنه قد ورد في كتبهم أن 
موسى تلقى إلَاما لفظيا. فقال الله تعالى لَم: اتركُوا الأنبياء الآخرين جانبا، هل 

مثل  الحرفي بحق موسى أم لا؟ والذين لا يؤمنون بموسى يوجد ادعاء الوحي 
 وَعُلِّمْتُمْ مَا لََْ تَ عْلَمُوا أنَْ تُمْ وَلَا آَبَِؤكُُمْ الَندوس وأتباع برهمو سماج يقول الله بحقهم: 

، تتحدثون عن الوحي القلبي، فهذا النوع من الوحي ما زال جاريا (92 :)الأنعام
وحيٍ يذكر علمًا جاء في القرآن الكريم؟ فإذا بقيتم منذ البداية، ولكن هل من 

( محرومين من علوم القرآن على الرغم من الْلقاء في قلوبكم، وعلَّمنا محمدا )
علما لَ يعَلَمْه آبِؤكم، فكيف يمكنكم إنكار أفضلية الْلَام الحقيقي وضرورته؟ 

 الإصلاح المبدئي الخامس عن صفة الله "الخالق"

ئي الخامس الذي قام به القرآن الكريم يتعلق بصفة الله "الخالق". الْصلاح المبد
بعض الناس يؤمنون بوجود الله ولكن لا يؤمنون به خالقا، بل يقولون إن كلاًّ من 
الروح والمادة جاء إلى حيّز الوجود من تلقائه. هذا ما يعتقد به بعض الفلاسفة 

وَمِنْ كُلِّ كرة بِلأدلة وقال: والَندوس أيضا. ولكن القرآن الكريم دحض هذه الف
، أي الاعتقاد بأن كلاًّ من (50 :)الذاريات شَيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْنِ لَعَلَّكُمْ تَذكََّرُونَ 

الروح والمادة لا زال موجودًا من تلقائه خاطئ تماما، إذ لَ نخلق أيّ شيء فردا بل 



299

 لن تجدوا أي شيء فردا، خلقنا كل شيء زوجا. فأمعنوا النظر في كل شيء في العالَ
بل كل ما ترونه إنَّا هو مركّبات. ولكل شيء جهة ولون وقوام. فلما لَ يُلق الله أيّ 
شيء فردا بل خلقه مركّبات فكيف يصح القول إن المادة موجودة منذ الأزل؟ العلوم 

 أيضا تؤيد فكرة أن الله تعالى خلق كل شيء زوجا. 
ِ إِلََاً آَخَرَ لَا إلَِهَ إِلاَّ هُوَ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكٌ وَلَا ( ثم يقول الله تعالى: 2) تَدْعُ مَعَ اللََّّ

في هذه الآية أن  ، بيّن الله (89 :)القصص إِلاَّ وَجْهَهُ لَهُ الحُْكْمُ وَإلِيَْهِ تُ رْجَعُونَ 
كل شيء هالك لا محالة، أرونّ شيئا لا يندرس؟ الأشياء التي ظُنّ عنها من قبل 

تباد تبينَّ الآن أنها أيضا هالكة. والأشياء التي يظُن اليوم أنها لا تندرس أنها لا 
سيعلمون عنها غدا أنها أيضا هالكة. فهلاك الأشياء يثُبت أنه ما من شيء قائم في 
حد ذاته. ثم قال الله تعالى بأنه حاكم على كل شيء، ولكن السؤال هو: ما دام لَ 

ما على أشياء تُصنع أو صُنعت بواسطتهما؟ يُلق المادة والروح فكيف يكون حاك
هل تقبلون أم لا أن الله تعالى يتحكم في الروح والمادة؟ إن كنتم تعترفون بتحكمه 

  مهما بغير سبب، مع أنه يحك ظالما ليس الذيفيهما فكيف يمكن القبول أن
ليس له دخل في خلقهما؟ بِختصار، إن وجود شيء زوجا يدل على نقص فيه 

وهلاكه وكونه مخلوقا. كذلك إن حكومة الله والرجوع إليه دليل على كونه خالقا. 
الإصلاح المبدئي السادس عن مالكية الله 

صفة الله "المالك". الْصلاح المبدئي السادس الذي قام به القرآن الكريم يتعلق ب
أولَما عقيدة التناسخ التي أمُسك بها بكل شدة.  ؛لقد نشأ بهذا الشأن خطأان

وقيل إن بعض الناس في هذه الدنيا في حالة دنيّة وحقيرة، وبعضهم يحظون بحالة 
أفضل. وهذا الفرق هو بسبب أعمالَم السابقة. كذلك بعض الناس يواجهون 

والبحبوحة، وهذه أيضا مغبة أعمالَم السابقة.  مصائب وبعضهم يتمتعون بِلراحة
حَتىَّ إِذَا جَاءَ أَحَدَهُمُ ولكن القرآن الكريم يعلن أن زعمهم هذا بِطل فيقول: 

اَ كَلِمَةٌ هُوَ قاَئلُِهَا  * الْمَوْتُ قاَلَ رَبِّ ارْجِعُونِ  لَعَلِّي أعَْمَلُ صَالِحاً فِيمَا تَ ركَْتُ كَلاَّ إِنهَّ



 300 

عَثوُنَ وَمِنْ وَراَئِ  ، أي يقول الكفار عند (101-100 :)المؤمنون هِمْ بَ رْزخٌَ إِلَى يَ وْمِ يُ ب ْ
موتهم: أعِدنً يا ربنا إلى الدنيا لننفق في سبيلك ما تركناه وراءنً ونعمل صالحا... 
يقول الله تعالى بأن هذا كلام محض، لأن المجرم عندما يدخل الجحيم يقول قلقا: 

ذت عقيدة التناسخ. يقال: الحاجة أمُّ أعِدْنّ إلى الدنيا. و  بناء على هذا الاعتقاد اتَُّ
المذكور آنفا، بمعنَ أننا لو متنا كاسبين  عرالاختراع، وإن عقيدة التناسخ نتاج الذُ 

أعمالا سيئة فما الذي يمكن أن يحدث معنا؟ الحق أن هذا اختراع ذهنيةٍ جاهلة 
روح مجرمة في بيئتها، وهذه أمنيتها  ومجرمة. يقول الله تعالى بأن هذا قول تقوله

قُلْ الطبيعية، ولكنها لن تتحقق. لماذا لن تتحقق؟ يقول الله تعالى ردّا على ذلك: 
لِمَنْ مَا في السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ قُلْ للََِّّ كَتَبَ عَلَى نَ فْسِهِ الرَّحْمةََ ليََجْمَعَنَّكُمْ إِلَى يَ وْمِ 

(، أي لقد 13 :)الأنعام فِيهِ الَّذِينَ خَسِرُوا أنَْ فُسَهُمْ فَ هُمْ لَا يُ ؤْمِنُونَ  الْقِيَامَةِ لَا ريَْبَ 
أنه لن يدُخل الأرواحَ في دوامة التناسخ، بل سيظل يُمعكم إلى يوم  قدّر 

القيامة. والذين ألقوا أنفسهم في التهلكة لا يؤمنون بِلقيامة بسبب سوء أعمالَم. 
أن فيها تفنيد التناسخ، لأنه تعالى لَ يقل إنه يبُقيكم إلى  مْ ليََجْمَعَنَّكُ يتبين من 

 يوم القيامة ولن يعيدكم. 
دليلا أن الله مالك، وللمالك خيار أن يحفظ شيئا في المقام الذي  هنا قدّم 

يريده. هل لأحد أن يقول لمالك مثلا: لماذا صنعتَ من هذا الجلد حذاء ولماذا لَ 
أن يعترض قائلا: لماذا قررتَ خياطة سروال من هذا  حزاما؟ أو هل لأحدتصنع 
ولماذا صنعتَ من الآخر قميصا؟ يقول الله تعالى: تقولون إنه لظلم عظيم إذ  القماش

جُعل أحد غنيا والآخر فقيرا، ولكن قولوا: هل أنً مالك كل شيء أم لا؟ فإذا كنتُ 
 مالكا فما كلَّفتُ به أحدا هو الصحيح. 

ا يعني أنه يمكن لله أن يدُخل من يشاء في الجنة ويدُخل من هنا ينشأ سؤال: هذ
يشاء في الجحيم. يقول الله تعالى بأن هذا من حقي، ولكنني فرضتُ على نفسي 

 فلا يوقع  ،(13 :)الأنعام كَتَبَ عَلَى نَ فْسِهِ الرَّحْمَةَ ألا أفعل ذلك. فقال: 



 301 

الأموات إلى هذا العالَ، بل  أحدا في مشكلة مع كونه مالكا. ولَذا السبب لا يعيد
قدّر أن يكون يوم القيامة هو يوم الفصل، وقد حدّد طريقا آخر للحُكم. وعندما 

 التناسخ يناقض الرحمة في الحقيقة، أما القيامة فتطابق الرحمة تماما.  نتأمل نْد
والآن نرى كيف يحدث الخلل في رحمة الله بسبب التناسخ. يقال إن الَدف 

لتناسخ هو الْصلاح ويقال إن الروح تحظى بِلْصلاح نتيجة المرور الحقيقي من ا
بدوامة التناسخ. ولكن الحق أن إصلاح البشرية يتم نتيجة العلم بِلحقيقة وليس نتيجة 
الجهل. فكّروا الآن هل جعْل الْنسان حيوانً أو طيرا أو سبُ عًا بواسطة التناسخ يصعِّب 

لى الْنسانَ عقلا، وثروة ومعرفة الحسنة والسيئة، إصلاحه أم يسهِّله؟ لقد وهب الله تعا
وأعطاه قوة لاجتناب السيئات، ولكنه أذنب فحرمه الله العقل وجعله حيوانً غبيا لا 
عقل له، وبذلك جُعل كسب الحسنة أصعب عليه من ذي قبل. إذن، إن إخراج 

لْصلاح. الْنسان من حال أفضل ودفعه إلى حال أسوأ ينافي رحمة الله ويبُعده عن ا
أما إذا جُعل إنسانً ثم أعُيد إلى هذا العالَ فستكون هناك حالتان: إما تكون لديه 
معرفة بِلحياة السابقة أو سيكون جاهلا بها. إذا كان يعرفها فلم يبق الْخفاء، فما 

الحقيقة عليه وعلمه أنه عُوقب بسبب كذا وكذا. أما حال انكشاف معنَ النجاة في 
إذا كان جاهلا بها فكيف يمكنه أن يصلح نفسه؟ بل سيبقى دائرا في هذه الحلقة 

 الفارغة على مدى الحياة، ومن الممكن أن يزداد سوءاً بدلا من كسب الحسنات. 
ل إذن، إن طريق الرحمة هو الذي بيّنه الْسلام، وهو أنه من كسب الأعما

الصالحة في هذه الدنيا يعُطى فرصة للتقدم فيها في العالَ الآخر. أما من اكتسب 
الذنوب فسيُزال صدأه في جهنم حتى تكون له فرصة للنجاة في المستقبل على الأقل، 

 وألا يدور في دوامة الولادات المتجددة دائما. 
كفارة. وهذا الخطأ الأمر الثانّ المتعلق بِلمالكية الذي تعثرّ الناس بشأنه هو ال

أيضا نتج عن عدم معرفة صفة الله "الرحيم". يقول النصارى: لو غفر اللهُ للمذنبين 
لكان ذلك ظلما، وما دام الله لا يستطيع أن يغفر لأحد ذنبه فلذا أرسل ابنه ليُصلَب 



 302 

تكفيراً عن ذنوب الناس. هذا الاعتراض أيضا نًتج عن عدم معرفة صفة مالكية الله 
لأن المالك يستطيع أن يغفر لمن يشاء، ومن ليس مالكا فهو الذي لا يستطيع تعالى، 

أن يغفر. غير أنه يمكن أن يثار اعتراضٌ أن الْسلام يقبل أن الله لن يغفر بعض 
الذنوب. ولكن معالجة هذا الاعتراض هي أيضا تحت صفة المالكية. فيقول الله 

مِنْ دِيَارهِِمْ وَأوُذُوا في سَبِيلِي وَقاَتَ لُوا وَقتُِلُوا لَأُكَفِّرَنَّ فاَلَّذِينَ هَاجَرُوا وَأخُْرجُِوا تعالى: 
هُمْ سَيِّئَاتِهِمْ وَلَأدُْخِلَن َّهُمْ جَنَّاتٍ تَجْريِ مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهاَرُ  ، أي (196 :)آل عمران عَن ْ

يقع إن لأمحونّ آثار سيئاتهم ولأسددنّ من عندي ما عليهم من ديون. فأيّ اعتراض 
أدّينا الكفارة عنهم؟ أقول: هناك فرقٌ بين هذه الكفارة والكفارة التي يؤمن بها 

إذ يرى النصارى أنه ما دام الله لا يستطيع أن يغفر فقد ضحّى بِبنه،  ؛المسيحيون
مالك ويستطيع أن يغفر، ولكنه لا يضيع حق أحد بل  بينما يقول الْسلام إنه 
 يؤتي الأجر من عنده. 

 ح المبدئي السابع عن صفة الله "رب العالمين"الإصلا

الْصلاح المبدئي السابع الذي قام به القرآن الكريم يتعلق بصفة الله "رب 
العالمين". كان كل قوم ينكر صفة الله "رب العالمين" وحصروا الَداية في بلدهم 

هي ديانة تبشيرية، كانت قد فتحت الباب  التيوقومهم فقط لدرجة أن المسيحية 
للمستقبل، أما فيما يتعلق بِلزمن الماضي فكانت تحسب الَداية منوطة بِليهودية 

ِ إلِيَْكُمْ حصرا. ولكن القرآن الكريم أعلن عن المستقبل:  يَا أيَ ُّهَا النَّاسُ إِنِّّ رَسُولُ اللََّّ
يعًا وَإِنْ مِنْ أمَُّةٍ إِلاَّ خَلَا فِيهَا ي: وقال عن الزمن الماض (159 :)الأعراف جمَِ
 .(25 :)فاطر نَذِيرٌ 
، فكان قومٌ يُحسَبون محترمين أخرى( كانت بعض الأقوام تفُضَّل على أقوام 2)

وغيرهم أذلاء مهانين. كان الَندوس قد محوا المساواة بواسطة التفريق بين الفئتين 
يء نفسه بحصْر الكهنوت في بني لاوي. العرقيتين "برهمن" و"شودر"، وفعل اليهود الش

كذلك عدّ بعض الأقوام أنفسهم أحق بِلأفضلية بسبب الحكومة. ولكن الْسلام 



303

يَا أيَ ُّهَا النَّاسُ إِنًَّ خَلَقْنَاكُمْ عدّ هذا الأمر أيضا منافيا لصفة الله "رب العالمين" وقال: 
ائِلَ لتَِ عَارَفوُا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللََِّّ أتَْ قَاكُمْ إِنَّ اللَََّّ مِنْ ذكََرٍ وَأنُْ ثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًِ وَقَ بَ 

، أي أن تقسيمنا إياكم إلى فئات وقبائل لا يعني أن (14 :)الحجرات عَلِيمٌ خَبِيرٌ 
بعضكم كبار وبعضكم صغار، بل التقسيم يفيد التعارف فقط، وإلا فإن أكرمكم هو 
أتقاكم، والله أعلم من يعمل بِلتقوى ومن يُتار طريق الاستكبار والتفاخر. وقد منع 

 الاجتماعي، وقال  الله تعالى في هذه الآية من احتقار الآخرين بناء على التفوق
 إن الأفضلية تكمن في التقوى لا في الفئات العرقية والأقوام. 

إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا في الْأَرْضِ كذلك فنّد الله تعالى التفوق السياسي أيضا وقال: 
هُمْ يذَُبِّحُ أبَْ نَاءَهُمْ وَيَسْتَحْ  يِي نِسَاءَهُمْ إنَِّهُ كَانَ وَجَعَلَ أهَْلَهَا شِيَ عًا يَسْتَضْعِفُ طاَئفَِةً مِن ْ

، أي كان يعُدّ بعضا حاكمين ويقول عن غيرهم (5 :)القصص مِنَ الْمُفْسِدِينَ 
إنهم من قوم محكومين، ولكننا لَ نضع أيّ قانون مفاده أن يكون قوم معين حاكمين 
 إلى الأبد وقوم آخرون محكومين دائما. الناس الآخرون أيضا مثل الْنْليز تماما، ولا

يحق لَم أن يقولوا إننا سنحكم إلى الأبد، وغيرهم سيكونون محكومين دائما. 
 الإصلاح المبدئي الثامن عن صفة الله "الحكيم"

الْصلاح الثامن الذي قام به القرآن الكريم يتعلق بصفة الله "الحكيم". كان في 
لا شك أن الأديان كلها قبل القرآن الكريم شعور أنه لا هدف من خلق هذا العالَ. 

الَندوس والبوذيين كانوا يعتقدون بِلنجاة وكان اليهود ينتظرون تلقي الحكومة 
والسلطنة، وكان النصارى يعتقدون بِلنجاة من الموت والحصول على الأمن، وكان 
الزرادشتيون ينتظرون الجنة، ولكن لَ يكن منها شيء يمكن عدُّه هدفا لخلق العالَ بل 

توضح حقيقة الخلق. بينما حلّ القرآن الكريم هذا  هي أهداف محدودة كلها لا
الذي هو عالَ م -السؤال أيضا وقال إن الَدف من خلق العالَ هو أن ينال الْنسان 

معرفة الله، التي تُسمى اللقاء أيضا بتعبير آخر، لأن الْنسان يعرف ما كان  -صغير
صورة بكرٍ موجودة  موجودا بداخله. فمثلا إذا كان زيدٌ يعرف بكراً فهذا يعني أن



304

في تكوين زيدٍ، وإلا لا يمكن أن يعرفه. فالمعرفة تعني أن الله تعالى قد حلّ بِلْنسان. 
يقول هندوسي إن الله دخل الْنسانَ، ولكن لو حصل ذلك لما بقيت لدى الْنسان 
أية حاسة ولن يستمتع بشيء أبدا. فمثلا إذا أكل أحد جزرا فهل يستمتع الجزر 

سلام إن الله تعالى يحلّ بِلْنسان ومع ذلك يبُقي حواس الْنسان بشيء؟ يقول الْ
قائمة على حالَا. ويقول الْسلام إن هذا الأمر ليس خاصا بإنسان معين بل كل 

نْسَ إِلاَّ ليَِ عْبُدُونِ إنسان سيوصَل إلى هذا المقام. فيقول:   وَمَا خَلَقْتُ الجِْنَّ وَالِْْ
، أي قد خُلقت الجنّ والْنس لعبادتي والتذلل لي لينصبغوا بصبغتي (57 :)الذاريات

ويتّصفوا بصفاتي. ولكن يكون هناك أنًس لا ينالون هذه المرتبة، أي مرتبة لقاء الله 
عَذَابي أُصِيبُ بهِِ مَنْ أَشَاءُ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءٍ عنهم:  تعالى. فيقول 

 :)الأعراف نَ يَ ت َّقُونَ وَيُ ؤْتوُنَ الزَّكَاةَ وَالَّذِينَ هُمْ بَِِيَاتنَِا يُ ؤْمِنُونَ فَسَأَكْتُ بُ هَا للَِّذِي
، أي أعذب من أشاء، ولكن هذا لا يعني أنّ سأبقيه في العذاب إلى الأبد (157

أي قد خلقتُ رحمتي له أيضا، وقد فرضتها للمؤمنين  رَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءٍ بل 
 ويؤدون الزكاة ويؤمنون بِياتنا.  الذين يتقون

سواء يهودا أو نصارى أو  ؛أيا كانوا-بِختصار، إن الَدف من خلق البشر 
 أن ينالوا معرفة الله تعالى عاجلا أو آجلا، ويُلقوا صفاته  -هندوسا ومسلمين

في أنفسهم. وهذا هدف لا يشارك الْسلامَ فيه أيُّ قوم في العالَ. لقد خلق اللهُ 
لْنسان لَدف وحيد وهو أن يكون مظهرا لجلال الله تعالى، ولَذا الغرض تعالى ا

كذلك خلق أبِ جهل، ولكن الفرق الوحيد هو أن محمدا   كما خلق الله محمدا 
  نًل هذه الَدف بِختياره صراطا مستقيما، بينما سيُقادُ أبو جهل إلى الَدف

 نفسه بعد مروره بأنواع العقوبِت. 
بِختصار، من كان سباقا في نيل هذا الَدف سيبقى في الأمام، ومن مشي في 

الخلف يبقى في الخلف دائما. 



305

 

 

خطاب ألُقي في 1936/12/28م )
بمناسبة الجلسة السنوية بقاديان(

بعد التشهد والتعوذ وتلاوة سورة الفاتحة قرأ  الآيات التالية من الذكر الحكيم: 
هِلِِلّ الهذِي فَضهلَنَا عَلَى كَثِيٍر مِنْ   وَلَقَدْ آتَ يْ نَا دَاوُودَ وَسُلَيْمَانَ عِلْمًا وَقاَلََ الحَْمْدُ 
عِبَادِهِ الْمُؤْمِنِيَن * وَوَرِثَ سُلَيْمَانُ دَاوُودَ وَقاَلَ يَا أيَُّ هَا النهاسُ عُلِ مْنَا مَنْطِقَ الطهيْرِ وَأوُتيِنَا 
نْسِ  مِنْ كُلِ  شَيْءٍ إِنه  هَذَا لََوَُ الْفَضْلُ الْمُبِيُن * وَحُشِرَ لِسُلَيْمَانَ جُنُودُهُ مِنَ الِْْنِ  وَالِْْ
هتَّ إِذَا أتََ وْا عَلَى وَادِ النهمْلِ قاَلَتْ نََلَْةٌ يَا أيَُّ هَا النهمْلُ ادْخُلُوا  وَالطهيْرِ فَ هُمْ يوُزَعُونَ * حَ
مَسَاكِنَكُمْ لََ يََْطِمَنهكُمْ سُ لَيْمَانُ وَجُنُودُهُ وَهُمْ لََ يَشْعُرُونَ * فَ تَ بَسهمَ ضَاحِكًا مِنْ قَ وْلَِاَ 
وَقاَلَ رَبِ  أوَْزعِْنِِ أنَْ أَشْكُرَ نعِْمَتَكَ الهتِِ أنَْ عَمْتَ عَلَيه وَعَلَى وَالِدَيه وَأَنْ أعَْمَلَ صَالِحاً

تَ رْضَاهُ وَأدَْخِلْنِِ بِرَحْْتَِكَ فِ عِبَادِكَ  الصهالِحِيَن * وَتَ فَقهدَ الطهيْرَ فَ قَالَ مَا لَِ لََ أرََى 



306

يدًا أوَْ لَأَذْبَحَنَّهُ أوَْ ليََأْتيَِنيِّ بِسُلْطاَنٍ الَْدُْهُدَ أمَْ كَانَ مِنَ الْغَائبِِيَن * لَأُعَذِّبَ نَّهُ عَذَابًِ شَدِ 
تُكَ مِنْ سَبَإٍ بنَِ بَإٍ يقَِيٍن *  مُبِيٍن * فَمَكَثَ غَيْرَ بعَِيدٍ فَ قَالَ أَحَطتُ بماَ لََْ تحُِطْ بهِِ وَجِئ ْ

عَظِيمٌ * وَجَدْتُهاَ وَقَ وْمَهَا  إِنِّّ وَجَدْتُ امْرأَةًَ تَملِْكُهُمْ وَأوُتيَِتْ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ وَلََاَ عَرْشٌ 
هُمْ عَنِ السَّبِيلِ فَ هُمْ  يَسْجُدُونَ للِشَّمْسِ مِنْ دُونِ اللََِّّ وَزيََّنَ لََمُُ الشَّيْطاَنُ أعَْمَالََمُْ فَصَدَّ

وَيَ عْلَمُ مَا  لَا يَ هْتَدُونَ * أَلاَّ يَسْجُدُوا للََِّّ الَّذِي يُُْرجُِ الخَْبْءَ في السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ 
ُ لَا إلِهََ إِلاَّ هُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ * قاَلَ سَنَ نْظرُُ أَصَدَقْتَ أمَْ  تَُْفُونَ وَمَا تُ عْلِنُونَ * اللََّّ
هُمْ فاَنْظرُْ مَاذَا  كُنْتَ مِنَ الْكَاذِبِيَن * اذْهَبْ بِكِتَابي هَذَا فأَلَْقِهِ إلِيَْهِمْ ثُمَّ تَ وَلَّ عَن ْ

 (29-16 :)النمل رْجِعُونَ ي َ 
ما قبل  إن موضوع محاضرتي اليوم حلقة من سلسلة المحاضرات التي كنت ألقيها

سنين، أي "فضائل القرآن". ثم انقطعت هذه السلسلة لثلاثة أعوام لأن إلقاء  ثلاثة
محاضرة طويلة لَ يكن ممكنا بسبب شهر رمضان. وهذه المرة أيضا لا أستطيع أن 

بب اعتلال صحتي. ولكن لما كنت قد عزمت على بيان هذا أخطب طويلا بس
بِيُاز. ه الموضوع سلفا لذا رأيت من المناسب أن أبين جزءا من

 لم يدّعِ كتاب سوى القرآن الكريم كونه أفضل الكتب

أفضليتها وتقول عن كتبها الدينية  أهلها دّعييإن جميع الأديان الموجودة في العالَ 
لا تدّعي ذلك. لَ أر إلى يومنا هذا كتابِ هم ولكن كتب ،نها أفضل الكتبإأيضا 

سوى القرآن الكريم ورد فيه أنه أفضل من كتب دينية أخرى. غير أن القرآن يدّعي 
أفضليته؟  وجه هودون أدنى شك أنه أفضل من جميع الكتب الْلَامية. ولكن ما 

خرى إما لا يُب على المسلمين أن يردّوا على هذا السؤال. أصحاب الأديان الأ
أو لأنهم لا  ،يقرأون القرآن الكريم أو يقرأونه بنظرة العناد ولا يقرأونه بقلب نزيه

 الْمُطَهَّرُونَ  لاَّ يَمسَُّهُ إِلاَّ : عن نفسه ويقول القرآن الكريم -يملكون قلوبِ مطهَّرة 
فلا تنكشف عليهم مفاهيم القرآن الكريم. فمن واجبنا نْن أن نوصل إليهم  -



307

فقط بل هو  أعلىمعارف القرآن الكريم، ونثُبت لَم أن القرآن الكريم ليس كتابِ 
من جميع الكتب الْلَامية. لقد ألقيتُ خمس محاضرات من قبل حول هذا  أفضل

م، ولكن صحتي كانت معتلة 1928الموضوع، إذ قد ألقيت محاضرة تمهيدية في عام 
جدا حينذاك لذا بيّنتُ بعض الأشياء في غضون ساعة أو ساعة ونصف فقط. ثم 

، 1930م، 1929 الأعوامألقيت محاضرات مفصلة حول فضائل القرآن الكريم في 
 . شياءوقد اضطررت عندئذ أيضا أن أترك بعض الأ 1932 ،1931

"البراهين الأحمدية" وأبدى فيه نيته  كتابِ بعنوان  لقد ألّف المسيح الموعود 
دليل لْثبات صدق الْسلام وأفضليته. ولكن عندما تأملتُ في  300 أنه سيبين فيه

على أفضلية الْسلام  -وإن لَ أعدِّدها -دليل  300الموضوع قيد البحث رأيتُ أن 
وس في رؤوس الأقلام التي أعددتها لَذا الموضوع. وإذا قرأ أحد رؤ  دةوتفوّقه موجو 

أقلامي لاتضحت له بحسب رأيي أمور كثيرة. أقول ذلك لأن الْنسان لا يعرف 
، فلا أدري هل سأقدر على بيان هذا تنقطع سلسلة أنفاسه وتنتهي حياتهمتى 

. لقد جمعتُ هذه المادة كلها بِختصار ، لذا ذكرتُ هذا الأمرالموضوع كاملا أم لا
في  أجمعها -م1929 ،1928 العامينفي  -حيانبل كنت في بعض الأ ،شديد

وبيّنتها أيضا بمناسبة الجلسة السنوية. لا أذكر عدد الأدلة التي بيّنتُها  ،إشارات فقط
ضمنيا فقط جانبا خاصا من أفضلية  لذا لا أستطيع أن أذكر العدد بل سأتناول اليوم

سيكون مقدمة  لْكماله . وإذا وفقّني الله تعالىوضع العدد لهالقرآن الكريم دون 
 وذلك"البراهين الأحمدية" أيضا،  سيكتمل كتابجميلة لتفسير القرآن الكريم، وثانيا 

، وإن أكُمل فيما بعد الكتاب في بداية بِلأسلوب الذي ذكره المسيح الموعود 
بعثته وإنّ ما أثبتته  .سلوب الذي أثبت به الوحي والْلَامبِلأبأسلوب آخر، أي 

غلبة الْسلام على الأديان كلها هو أكثر بكثير من تأثير ثلاث  مِن وعظمة نبوءته
بنفسه أيضا أن سلسلة التأليف هذه قد  مئة دليل. وكتب المسيح الموعود 



308

 من قِبلنا أي شرطاتَذت الآن أسلوبِ آخر بسبب الْلَامات من الله تعالى، ولَ يَ عُد 
مام بِلشرط السابق، لأن الله بل سيتمّم اُلله تعالى هذا الأمر كما يشاء بغير الاهت

طريقة أخرى. ه بمشيئته تريد إكمال وإن ،لَذا الكتاب الآن هو الكفيلتعالى بنفسه 
الأولى أيضا لتلاشى اعتراض المعترضين  ولكن لو تحققت أمنية المسيح الموعود 

لَ يُكمل "البراهين الأحمدية" ولَ يقدم ثلاث مئة دليل على أفضلية القرآن  أنه 
 ريم على الرغم من وعده بذلك. الك

"البراهين الأحمدية" والشيخ جراغ علي الحيدر آبادي

تكتب في هذه الأيام جرائد معادية لنا مثل "زميندار" و"إحسان" وغيرهما أن 
إلى المسيح  هاشيخا بِسم جراغ علي الحيدر آبِدي كان يكتب هذه المقالات ويرسل

جارية من قِبل الشيخ المذكور استمر ما دامت سلسلة المقالات و  ،الموعود 
في تأليف الكتاب، وعندما امتنع الشيخ عن إرسال المقالات  المسيح الموعود 

دث للشيخ يح كان  ما عقول تماماالمغير من  مع أنهانقطع تأليف الكتاب.  له 
 جراغ علي إذ كلما خطرت بباله نكتة جميلة كان يرسلها إلى المسيح الموعود 

فكان يحتفظ به عنده. من المعلوم القيل والقال  الكلام العادي من قبيل أما ،مكتوبة
فليُقارَن بين كتبه وبين البراهين الأحمدية  ،جراغ علي صاحب تأليفات الشيخأن 

ما السبب في أنه يقدر على كتابة مقالات جميلة ف .ليُعلم هل هناك أدنى مماثلة بينها
يد أن ينشر مقالا بِسمه لا يصل إلى ذلك المستوى؟ إلى هذا الحد لغيره ولكن عندما ير 

؟ السؤال الأول هو: ما الذي أجبره على أن يكتب المقالات للمسيح الموعود 
في كل الأحوال كان من المفروض أن يحتفظ بِلمادة  له  يكتبوثانيا: إذا كان 

" أنه الجميلة عنده ويعطي غيرهَ شيئا عاديا. كما يعرف الجميع عن الشاعر "ذوق
كان ينظم الأبيات للشاعر "ظفر"، و"مجموعة أشعار ذوق" و"مجموعة أبيات ظفر" 
متوفرتان اليوم وقراءتهما تبيّن بكل جلاء أن الفصاحة والبلاغة الموجودة في كلام 



309

"ذوق" لا توجد في كلام "ظفر". وهذا يوحي بكل وضوح أن "ذوق" إذا أعطى 
يعطه شيئا ذا مستوى عالٍ مع أن "ظفر" " شيئا كان يعطيه من لفاظاته ولَ فر"ظ

 كان ملكا. 
بسيط أيضا يستطيع أن يفهم أنه إذا العقل الذي حتى بِختصار، كل إنسان 

كان عليه أن ، فقد  كان المولوي جراغ دين يرسل المقالات إلى المسيح الموعود 
بسيطة.  اأمور  يحتفظ بنكات المعرفة الدقيقة عنده، ويكتب للمسيح الموعود 
 ،أيضا موجودة ولكن كتب المولوي جراغ دين موجودة وكتب المسيح الموعود 

ا. لقد جمع المولوي جراغ مهل هناك مجال للمقارنة بينهقراءتهما معا فلينظر المرء ب
 دين في كتبه مقتبسات من الكتاب المقدس فقط، بينما قدم المسيح الموعود 

ولا يوجد واحد  ،عام 1300مسلم في  أيّ لَ تَطر ببال التي معارف القرآن الكريم 
بِلمئة أو جزء من الألف منها أيضا في كتب غيره. 

  المشكلة في فهم الكتاب الإلهامي

 ،إن موضوع خطابي اليوم هو أن المواضيع الصعبة توجد في كل كتاب إلَامي
فتنشأ الشبهات حولَا في قلوب الناس ولا تنحل بسهولة أو يبدأ النقاش بينهم 

تعني كذا ويقول آخر إنها تعني كذا ولا يكون الأمر واضحا  إنها أحدهمحولَا. فيقول 
يدرك فالذي يعرف اللغة العربية وهو ملِم  بِلْسلام أما  أقَِيمُواْ الصَّلاةَ مثل أمر 

. ولا ينشأ نزاع أن المراد معنَ هذا التعبير فورا
  َأقَِيمُواْ الصَّلاة  هو الصوم بل الحجُّ هو الصوم وليس الصلاة، أو ليس المراد .

ولكن يمكن أن يكون هناك اختلاف في كيفية الصلاة وفي مستوى الخشوع والخضوع 
بين الناس، كما يمكن أن يكون هناك فرق في المعرفة. ولكن لا يمكن الاختلاف في 

 أقَِيمُواْ الصَّلاةَ نَ أن المراد منه هو الالتزام بِلصلاة، بل كلما تفوه أحد بتعبير: المع
أو قرأه أحد في القرآن الكريم سيدرك فورا أن معناه هو الالتزام بِلصلاة. أما المسائل 



 310 

 هاالصعبة فيفهمها البعض ولا يفهمها البعض الآخر. وهناك حاجة إلى أن يشرح
لا يتأملون فيها بأنفسهم أو أن قلوبهم لا أنهم ، لأن عامة الناس إما العارفونلَم 

تكون مهيأة لجذب فضل الله تعالى نتيجة إثم من الآثام. هذه المضامين الصعبة 
تكون على نوعين بوجه عام. الأول: المضامين العلمية المبنية على فلسفة دقيقة. 

ن هذه المسألة أن الله واحد، خذوا مثلا التوحيد، فكل واحد يستطيع أن يفهم م
 ،أما دقائقها الأخرى مثل: كيف يؤثر التوحيد على كل فعل من أفعال الْنسان

فهي بحاجة إلى عارف وإلى عالَ لشرحها للْخرين إذ لا يقدر كل واحد على أن 
بإله آخر.  يقوليستخرج هذه الدقائق، إلا أنه سيفهم حتما أن القرآن الكريم لا 

هو أن هذه المشاكل تنشأ عن مفاهيم لا تكون علمية ولكنها تكون والنوع الثانّ 
 قد ذكُرت بلغة التشبيه والاستعارة. 

 نتيجة اعتبار الاستعارات حقيقة

عامة الناس  فإن ،كلما يكون الكلام بِلاستعارات، وإن لَ يكن دقيقا
 زمن في يستنتجون لعدم فهمهم لغة الاستعارات معانٍ غير حقيقية. فمثلا حدث

: قائدا على الجيش للحرب في الشام، وقال حارثةبن  زيدأنه أمّر  رسول الله 
قتُل زيد فليتولّ جعفر بن أبي طالب القيادة، وإذا قتُل جعفر فليتولَّا عبد الله  إذا

بِلضبط وقتُل زيد وجعفر وعبد الله بن  بن رواحة، فحدث كما قال النبي 
به بسلام وأمان. عندما  عادقيادة الجيش و ، فتولّى خالد بن الوليد رواحة 

الذين قتُل  الآبِءُ و  ،وصل هذا الخبر إلى المدينة بدأت النساء اللاتي قتُل أزواجهن
على سبيل - أولادهم بِلبكاء بقدر ما تسمح به الشريعة. فقال رسول الله 

كن لا بواكي لجعفر. أرى أنه لَ ي :تجتمع النساء ويبدأن بِلبكاءوليس لالعزاء 
بل كان المراد منه أن أخانً  ،جعفر علىأن يبكي أحد  قط المطلوب بهذا القول

أيضا، لأن من أقارب جعفر  فلتصبروا أنتمأيضا قتُل في الحرب ولا نبكي عليه، 



 311 

لَما أن يبكيا بسبب علوّ وما كان  ،عليّ  وأيضًا كان رسول الله 
لجعفر، من منطلق أن أخي  مكانتهما. فلعل رسول الله قال ما مفاده: لا بواكي

هذا، قالوا لنسائهم  جعفر أيضا قتُل وما بكيتُ عليه. فلما سمع الأنصار قوله 
اتركُنَ  -لأنهم كانوا حريصين دائما على أن يعملوا بكل ما يقوله النبي  -

وابكين هنالك. فاجتمعت النساء  البكاء والعويل هنا واذهبَ إلى بيت جعفر 
البكاء سأل عما  توبكين بشدة. ولما سمع رسول الله أصوا في بيت جعفر 

يُري. قال الأنصار: لقد قلتَ يا رسول الله أنه لا بواكي لجعفر فأرسلنا نساءنً 
: لَ أقصد ذلك، فاذهبوا إلى بيته ليبكين، فهذا هو صوت بكائهن. قال 

الله  قال رسول لقد ؟وامنعوهن. فذهب أحدهم ومنعهن، فقلن: من أنت لتمنعنا
 تمنعنا؟ عاد الأنصاري مع هذا الجواب إلى  فكيف ،متأسفا: لا بواكي لجعفر

لأن بعض الناس يحبون أن يذكروا كل صغيرة وكبيرة عن الآخرين،  رسول الله 
اَبَ " :فقال: إنهن لا يطعِنَ. قَالَ  يقصد  . كان النبي "فَاحْثُ في أفَْ وَاهِهِنَّ الترُّ

ن وسيسكُتن تلقائيا بعد شيء من البكاء. ولكن من ذلك أن اتركُهن وشأنه
الرجل أخذ التراب في قماش وبدأ يحثوه على رؤوسهن. فقلن: ماذا تفعل يا 

اَبَ "جاهل؟ قال: لقد أمرنّ رسول الله:  مِن لا بد لي "، ففَاحْثُ في أفَْ وَاهِهِنَّ الترُّ
الت: لَ ذلك. ولما علمت السيدة عائشة رضي الله عنها ذلك، زجرته وق فعل

، إذ كان يريد من قوله هذا أن اتركُهن وشأنهن وسيسكُتن تفهم قصد النبي 
أن تهيل التراب على رؤوسهن وفي  بأنفسهم بعد شيء من البكاء، ولَ يقصد 

ولكن الرجل  ،من بِب الاستعارةكان المذكور   أفواههن. إذن، كان كلام النبي 
الناس لا يحاولون أن يفهموا  بعض إذن،. عليهن عمليابدأ بإلقاء التراب 

الاستعارة، ويأخذون منها أحيانً معنَ حرفيا ينافي الحقيقة، وهكذا ينقلب 
 الموضوع رأسا على عقب. 



312

 الاستدلال الخاطئ من الخيط الأبيض والخيط الأسود

مثالا من المجتمع  ضربضربت لكم مثالا من كلام المجتمع العربي، والآن أ
كُلُوا وَ البنجابي. لقد جاء في القرآن الكريم عن وقت السحور في شهر رمضان: 

َ لَكُمُ الْخيَْطُ الْأبَْ يَضُ مِنَ الْخيَْطِ الْأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ  هذه استعارة  وَاشْربَوُا حَتىَّ يَ تَ بَينَّ
نبلج الفجر. ولكن كثيرا من والمراد منها هو أن استمروا في الأكل والشرب ما لَ ي

عندهم، وما دام الخيط لا  بِيط أبيض وخيط أسود فعلا الفلاحين كانوا يحتفظون
طلوع يرُى جيدا إلا بعد فترة من انبلاج الصبح لذا يستمرون في الأكل والشرب إلى 

هذه نتيجة عدم فهم الاستعارة. ولما يكون بصر بعض الناس ضعيفا نسبيا، ف. النهار
ن أن يثبتوا من هذه الآية جواز الأكل والشرب إلى ما بعد طلوع النهار أيضا لذا يمك

لأنهم لن يعرفوا الفَرق المذكور إلا في ضوء الشمس. كان أخونً الدكتور مير محمد 
إسماعيل يدرس في لاهور وكان يسكن في بيت أحد الأحمديين. وذات يوم لَ يوقظه 

لكن السيد محمد إسماعيل كان مولعا أهل البيت زاعمين أنه لا يزال صغيرا، و 
وقت السحور وكان  نهاية فاستيقظ عند ،بِلصيام، كما هي عادة الأطفال الصغار

ين زعج.  لئلاالضوء منتشرا، ومن جانب آخر خطر ببال صاحب البيت أن يطُعمه 
فلما أراد محمد إسماعيل أن يفتح الباب قال له صاحب البيت: لا تفتح وإلا سيتراءى 

، وسأنًولك الطعام دون فتح الباب.الضوء
 الاستعارات في نبوءات الأنبياء

 يحملونها محمل الحقيقة  بحيثبِختصار، يستنبط الناس من الاستعارات معانّ
الكتب الْلَامية بوجه  بشأنيتغير المعنَ إلى حد كبير. هذه المشكلة يواجهها الناس ف

ط معنَ آخر من أية آية استنبسمح بِخاص، إذ يقول الناس بأنه كتاب الله ولن ن
توجد الاستعارات في نبوءات الأنبياء أيضا، بل الحق أن كل شخص  .من آياته

الاستعارة في كلام الأنبياء  ونيستخدم الاستعارات كل يوم. ولكن عندما يُد



 313 

: لن نسمح بِستنباط معنَ آخر منه وإلا سيثبت أن الأنبياء أيضا يكذبون، ونيقول
 قاسيا جداوالعياذ بِلله. بل دعك من كلام الله وكلام الأنبياء، يُتار الناس موقفا 

بشأن كلام الصلحاء أيضا ويحملون الاستعارات في كلامهم محمل الحقيقة بدلا من 
 حملها محمل الاستعارة. 

 طُرفة 

ف أخونً شيخ يعقوب علي عرفانّ حكاية بعنوان: "سلك مرواريد" لقد ألّ 
وأورد فيها قصة امرأة كانت تجادل كثيرا وتفحم المشايخ. قرأ أحد أفراد الجماعة في 

في أيام الجلسة في عهد  -مدينة "كاتهغره" هذا التأليف، وذات مرة سأله الْخوة
ستذهب للاشتراك في : هل أو في عهد الخليفة الأول  المسيح الموعود 

الجلسة؟ قال: هذه المرة أريد السفر إلى جهة أخرى. سألوه: إلى أين ذهابك؟ لَ 
يكشف الأمر في بداية الأمر، ثم قال بعد إصرار السائلين: أريد السفر إلى مدينة 

" لأن امرأة صالحة وخبيرة تسكن هنالك وهي مذكورة في كتاب "سلك ارنبور"سه
قال في كتابه أنها تسكن في سهارنبور(  قد علي عرفانّ وبمرواريد" )كان شيخ يعق

أو أنً مشتاق إلى لقائها. قالوا: يا صاحبنا، تلك حكاية محضة كتبها شيخ يعقوب 
علي وذكر فيها امرأة افتراضية فقط ولا نعلم هل هناك امرأة بهذه الصفات تسكن 

، وهو كاذبِ  ليفي سهارنبور في الحقيقة أم لا. قال: هل تحسبون شيخ يعقوب ع
كونه كاذبِ بأدنى صلة ليمت  ؟ قالوا: الأمر لا أحد أصحاب المسيح الموعود 

بل تلك حكاية وتُذكر الأمور في الحكايات على هذا النحو. قال هؤلاء الْخوة 
ذلك الرجل لَ يصدق كلامنا بداية، ولما أكدنً له مرارا وتكرارا قال: هل الأمر  إن

ن يطرد شخصا أ هكذا؟ دعونّ أصِل إلى قاديان، سأقول للمسيح الموعود 
كاذبِ مثله من الجماعة فورا ولا يبُقيه في الجماعة ولا دقيقة واحدة. لقد أعيانّ 

ن أن القصة كلها كذب وزور. فقد الآ وعلمتُ جمع النقود للسفر إلى سهارنبور 



 314 

تعذر على هذا المسكين الفهمَ أنه ليست هناك امرأة من النوع المذكور بل هذه 
الناس لقراءة الحكايات ليطلّعوا على معتقدات  لتشويقحكاية افتراضية ألُِّفت 
 الأحمدية بهذه الطريقة. 

 عقلية الذين لا يفهمون الاستعارات

ت هبَّ لكتب الدينية هي أنه كلما وردت فيها استعارة ا بشأنبِختصار، المشكلة 
إلى الأمام ما لَ تقبلوا الأمر واحدة فئة من الناس وقالوا: لن نسمح لكم بِطو خطوة 

حرفيا بِلكلمات التي وردت في القرآن الكريم. فمثلا إذا ورد ذكر أنهار من لبٍَ في 
جواميس كما لدى الناس في يوقنون بوجودها ما لَ يقولوا بأن لدى الله  الجنة لا

غمري، ولاهور وشيخوبوره. وإذا جاء ذكر الموز لا مونتمحافظات بِكستانية مثل 
يقتنعون ما لَ يقولوا بوجود الموز كما في مومباي. وإذا ذكُرت الخمر فقد يقبلون أن 
الخمر في الجنة أكثر نقاء ولكن لن يقبلوا أنه يمكن أن يكون المراد من الخمر شيء 

 والغِلمانُ ثارت شهوتهم ثورة لا مثيل لَا. وإذا ذكُرت الحورُ  آخر.
"مدراس"،  مدينة سافرتُ ذات مرة إلى لكهناؤ لزيارة في عهد الخليفة الأول 

انعقاد جلسة ندوة العلماء. فذهبتُ لمشاهدة وقائعها. كان هناك  ذلك صادفو 
محاسن الصلاة. كان عدد الحضور  عنالمولوي عبد الكريم، وكان خطابه  هوأستاذ 

قليلا ولكن معظهم كانوا مسلمين من طراز المشايخ. كان ضمن الحضور محام مسلم 
جالس بجانبي. بدأ المولوي المذكور بإلقاء المحاضرة وقال: يُب على الناس أن يلتزموا 
 بِلصلاة. وأكبر فائدة منها هي أن الْنسان يدخل الجنة بسببها. وما هي الجنة يا

صف كيفية الجنة بكلمات لا يمكنني بيانها، وسأكتفي ببيان جزء وجيز يترُى؟ ثم بدأ 
في حبا بِلنظر ، وإذا شغف المرء جدا جدا منها. قال: ستكون فيها صور جميلة

صورة معينة سوف تتحول إلى امرأة جميلة فورا، ومن ثَمّ تبدأ العلاقات بين الرجل 
 عدم زوال الجنة. والمرأة ولن تنتهي هذه العلاقات ك



 315 

في فهم المحاضر كان عائدا إلى أنه قرأ من القرآن الكريم بضع  عيبإذن، هذا ال
كلمات تتحدث عن الحور واستنتج منها أن ما يحدث في هذه الدنيا سيحدث 

. المحامي الذي كان جالسا بجانبي قال: من حسن الصدفة أن أيضا تماما في الجنة
ليلا، فإن كانت محاضرته في النهار وحضرها عدد أكبر من  كان  موعد محاضرته

مع الكتب  في معاملتهمالمستمعين لواجهنا خزيا كبيرا. بِختصار، يواجه الناس 
أن الناس يقولون بأنه كتاب الله فيجب حمل  وهيالْلَامية مشكلة بوجه خاص، 

ن لَا معنَ آخر التشبيه والاستعارة المستخدمة فيه محمل الحقيقة ولا يمكن أن يكو 
 بأي حال. 

 لدى عامة الناس صعوبة فهم المضامين العلمية

كذلك يصعب كثيرا على عامة الناس فهمُ المضامين السامية الواردة في الكتب 
ترتيب الكتب الْلَامية يكون مختلفا  إنعدة أسباب. الأول:  الأمر الْلَامية، ولَذا

عن الكتب العادية. ففي الكتب العادية تبُينَّ أولا مسائل الوضوء مثلا ثم تُذكر 
وفي بِب آخر يأتي ذكر الطلاق  ،مسائل العبادات، ثم تُذكر في بِب مسائل النكاح

تُذكر  وفي بِب آخر تُذكر أشياء أخرى. وحيثما تذُكر المسائل من هذا النوع ،والخلع
معا. ولكن الأمر لا يكون كذلك في الكتب الْلَامية، بل يكون ترتيبها غريبا ومختلفا 

 يقول الجهلاء إنه لا ترتيب فيها أصلا.  أنْ  تماما عن الكتب الدنيوية لدرجة
 الترتيب في الكتب الإلهاميةحكمة اختلاف 

تلفا عن الكتب السؤال الذي ينشأ هنا هو: لماذا جُعل ترتيب الكتب الْلَامية مخ
 كثيرة.  االدنيوية العادية؟ وجوابه أن في ذلك حِكم

)ا( هذا الترتيب يهدف إلى إنشاء الرغبة والمتعة في الكلام كله. ولكن لو كان 
ذكُرت مسائل الوضوء  حيثمثلا  "القدوري" كتابترتيب الكتاب الْلَامي كترتيب  

سب أذواقهم، ولما قرأوا بقية لبدأ الناس العمل بتلك المسائل بِلذات بح ،والنكاح



 316 

أن المرء المسائل كلها بأسلوب لا يستطيع  نثرالقرآن الكريم. ولكن الله تعالى قد 
 الكامل ما لَ يقرأ القرآن كله.  علمهاينال 

)ب( لقد اختار الله تعالى هذا الترتيب لخلق عادة التأمل والتدبر أيضا في الناس. 
الناس إلى مفاهيم  انتقل ذهن ل الكتب العادية لمافلو ذكُرت في القرآنِ المسائلُ مث

قرأه الناس بنظرة سطحية وحُرموا من التأمل والتدبر، لَ لتلك المسائل و أيضا دقيقة 
يضطر كي ها في القرآن كله وجعلها متداخلة فيما بينها  نثر ولكن الله تعالى قد 

 بحر.  القرآن يتبين له أنفالْنسان للتأمل والتدبر لاستخراجها، 
لأنه  ،هذا الترتيب لسبب آخر أيضا وهو خلق خشية الله تعالى وُضع)ج( لقد 

كان ضروريا لخلق خشية الله. فمثلا لو ذكُرت المسائل ببساطة أن توضأوا هكذا، 
وتمضمضوا هكذا واعبدوا هكذا وصلّوا ركعات كذا وكذا، لما نشأت خشية الله. كما 

وغيرهما أيضا  "الَداية"و "القدوري"مذكورة في أن كافة مسائل العبادة وما شابهها 
المسائل نفسها في القرآن حين يقرأ المرء . ولكن تهماولكن لا تنشأ خشية الله بقراء

لخشية الله وليس  خاضعةلأن القرآن الكريم يبينها  ،اللهشية بِ هالكريم يزخر قلب
والحج والزكاة  منفصلا عنها. والحق أن الَدف الحقيقي من مسائل الصلاة والصوم

هو الحصول على التقوى. فالقرآن الكريم يقدّم التقوى ليكون الْنسان جاهزا للوضوء 
سلفا إذا طلُب منه أن يتوضأ، ويكون مستعدا للصلاة سلفا إذا قيل له أن يصلّي. 

الصلاة لما نشأت بقراءته خشية الله. إذن، ما  لبيانلو كان في القرآن بِب منفصل 
تهمل الترتيب السطحي وترتّب فهي م الْصلاح لذا لَامية تقدِّ دامت الكتب الْ

ترتيبا جديدا يحرك العواطف، أي يذكر الكتاب الْلَامي تغيرات تنشأ في القلب. 
الْنسان نتيجة الوضوء إلى الروحانية والطهارة  يوجهفلا يذكر الصلاةَ بعد الوضوء بل 

لروحانية. ثم عندما يأتي الأمر لأنه بسبب الوضوء تنشأ عواطف ا ،وقرب الله تعالى
إلى بيان مسألة الصلاة لن يشرع الله تعالى في بيان مسائل الصلاة بل سيوجه 



317

الْنسان إلى نفسه مستغلا العواطف التي تنشأ في القلب نتيجة ذكر السجود والركوع 
. وغيرهما، ليأخذ الْنسان من العواطف التي تنشأ في نفسه تأثيرا يقربّه من الله تعالى

القلبية للحالاتمثالان 

بِختصار، إن ترتيب القرآن الكريم ليس مبنيا على الظاهر، بل على موجات 
العواطف القلبية، وهذه الموجات تكون مختلفة. أضرب على ذلك مثالين اثنين، 

 ،أحدهما حسن والآخر سيء. يرُوى أن إمام مسجد همّ ذات يوم إلى إمامة الصلاة
بعض  نّأنهم لو أعطو إلى ورأى أن المقتدين ميسورو الحال، فذهب وهله في الصلاة 

الَدايا لتكدست عندي أموال كثيرة. وإذا اجتمعت عندي أموال سأشتري بها سلعة 
وإلى كالكوتا  تارةتجارية وسأقوم بتجارة واسعة النطاق، وسأذهب بأشيائي إلى دلَي 

هذا النحو، ثم رسم خطة تجارية بين الَند ة أخرى. بِختصار، ظل يفكر على تار 
ان في واد ظاهريا وأفكاره في واد ولكنه ك ،وبِارى. فكان في الظاهر يركع ويسجد

عليه حالة الكشف وأخُبر بكل  طرأتآخر تماما. كان ضمن مقتديه رجل صالح ف
تنحى عن الرجل الصالح صلاته و  فقطع ،ما كان يدور في خلد الْمام من الأفكار

مسألة . عندما أنهى الشيخ الصلاةَ سخط من الرجل الصالح وقال: ألا تعلم لّىالمص
الصلاة خلف الْمام؟ قال: أنً أعرف المسألة ولكن صحتي ضعيفة، أنه يُب أداء 

ولأنّ ما  ،وقد ذهبتُ معك إلى دلَي، ومن دلَي إلى بِارى، وتعبتُ بذلك كثيرا
انفصلت عنك. فلزم الْمام  كنت قادرا على احتمال عناء السفر الطويل لذا

 الصمت نًدما. 
إذن، هذه كانت أفكار سخيفة نشأت في قلبه ولكن ترتيبها كان بحسب  

تنشأ  التي أي ،عواطفه القلبية. والمبدأ نفسه ينطبق على الأفكار الحسنة
بِلأسلوب نفسه. لعلكم جربتم أكثر من مرة أنكم تسجدون وتقرأون: 

أمام  ءىبكم أيضا حاضرا حينذاك، يترا"سبحان ربي الأعلى" ويكون قل



 318 

في هذا الوقت يُرج من لسانكم "سبحان فعينيكم مشهد سبوحية الله تعالى. 
ربي الأعلى" للمرة الثانية والثالثة ولكن قلبكم يبقى معلَّقا ب  "سبحان ربي 
الأعلى" الذي تفوّهتم به أول مرة. أو تقولون "الحمد لله" ويكون قلبكم 

ر منن الله تعالى أمام أعينكم واحدة بعد أخرى تحت حمده حاضرا، عندها تم
،  وتغرقون في ذكر تلك المنن. وفي هذه الحال إذا صلّيتم وراء أحد

ستسجدون وراءه تارة وتركعون تارة أخرى وتقولون بلسانكم "سبحان ربي 
قلوبكم. إذن، ترد على القلوب  مستوليا على، ويكون الحمد بهالعظيم" وما شا

وهي الصلاة الحقيقية. صحيح أن الْنسان في  ،لكيفيات الروحانيةبعض ا
ذلك الوقت يتفوه ببعض الكلمات ولكن عواطفه تكون سائرة على طريق 

إن ترتيب القرآن الكريم مبني على الكيفيات التي ترد على  ن،إذ .روحانّ معين
لأفكار المؤمن. لا يذكر القرآن الكريم الصوم بعد الصلاة لأنه يعلم ما هي ا

هذا. فيبين القرآن الكريم الأفكار  تعليمهالتي ستنشأ في الْنسان بعد قراءته 
التي يمكن أن تنشأ في قلب الْنسان. إذن، إن ترتيب الكتب الدينية ولا سيما 
ترتيب القرآن الكريم ليس مبنيا على العلاقة الظاهرية بل هو مبني على 

يعلم نوعية العواطف و العالَ بِلغيب  اللهما دام . تهالعواطف التي تنشأ عند قراء
لذا أسس الترتيب على العواطف  ،آية كذا أو حُكم كذا عنالتي يمكن أن تنتج 

الترتيب الظاهري. ولكن هذا  التوجّه إلىالتي تنشأ في قلب المؤمن بدلا من 
يسفر حتما عن نتيجة أن الذين لا يقرأون القرآن بعواطف الحب والوُدّ يبدو 

كان ذكر موسى جاريا آنفا ما هذا؟  الكتاب غير ممتع، فيقولون:  لَم هذا
عليهم السلام. أو كان  -فلماذا بدأ بذكر نوح فجأة ثم ذكُرت وقائع شعيب

الحديث جاريا عن الربِ ثم ذكُرت إلى جانبه الصلاة فجأة. فتبدو لَم هذه 
نها. ولكن العلاقة بي على استيعاب درونقفلا يتماما الأمور بلا ترابط داخلي 

 ه أيما استمتاع. سماععالِما يستمتع ب يبلغالموضوع نفسه عندما 



 319 

 مبدأ الاستفادة من علوم القرآن

مع أنه ليس لَذا السؤال علاقة مع الموضوع ولكن لما  ؟لّ إذنالحوإذا قلتم: ما 
حلَّين أو أنً أيضا أبين سقلتُ إن الْنسان ينجرف أحيانً مع تيار العواطف لذا 

 العواطف.  تحت تأثيرول ثلاثة حل
يُب على الْنسان أن يقرأ الكلام كله مرارا وتكرارا، دون أن يُتار : الحل الأول

 . للقراءةمنه جزءا معينا 
أن يقرأه حين يكون قلبه زاخرا بعواطف الحب والْخلاص.  ويُب: الحل الثاني

كاملة كل حين، يكفيهم أن يحددوا وقتا في   عندهم والذين تكون عاطفة الحب
الصباح أو المساء للتلاوة. أما الذين لا تكون عاطفة الحب عندهم كاملة على هذا 

ظهُرا أو في  ثائرة، سواء أثارتْ  وبهمحين تكون عواطف الحب في قل ونهالنحو فليتل
 وقت آخر. 

زا غير محدود. والذي  يُب أن يقُرأ القرآن الكريم بيقين أن فيه كن: الحل الثالث
الشيخ، أو  ه بهمقتصرة على ما يُبر ومفاهيمه أن معارفه يقرؤه واضعا في الحسبان 

ما هو مكتوب في الكتب السابقة، يبقى هذا الكتاب مغلقا عليه. أما الذي يوقن 
 أن فيه كنوزا فينجح في الحصول على معارفه وعلومه. 

د أن أسأل شيئا. كنت قبل عام ونصف تقريبا جاءنّ شخص وقال: أري
مستعجلا فقلت: هل السؤال وجيز أم يقتضي التفصيل؟ قال: أريد دليلا على 
صدق المرزا المحترم. قلتُ: الأدلة على صدق المرزا المحترم موجودة في القرآن كله. 

قد تقول بأنها لا تعنَ فقال: أخبرنّ عن آية بهذا الشأن. قلتُ: إذا قرأتُ عليك آية 
كذا وكذا. لذا اقرأ أنت أية آية من القرآن الكريم وسأثبت منها صدقه. كذا بل تعني  

 وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَ قُولُ آمَنَّا بِِللََِّّ وَبِِلْيَ وْمِ الْآخِرِ وَمَا هُمْ بمؤُْمِنِينَ فقرأ فورا آية: 
ثابت من هذه الآية  فبيّنتُ معناها بإيُاز وقلت له إن صدق المسيح الموعود 



320

أيضا. فقلتُ: أخبرنّ كم من أنًس يذهبون إلى المساجد في هذه الآيام. قال: قليل 
؟ قال: إن عددهم يعرفون حقيقة الصلاةالذين  المصلين عدد كمجدا. ثم قلت:  

كم عدد الملتزمين بِلصلوات الخمس؟ قال: أقل من الفئة السابقة   . قلت:قليل جدا
تعالى يقول في هذه الآية إن بعض الناس يقولون بأنهم مؤمنون  إن الله أيضا. قلتُ:

مع أنهم ليسوا بمؤمنين. أنت تعترف بنفسك أن هذه الآية التي نزلت في زمن محمد 
 اليوم أيضا تُظهر صدق مضمونها اليوم أيضا. فإذا ظهرت للعيان رسول الله 

أن يأتي مصلح  أفليس ضروريا مساوئ كانت موجودة في زمن محمد رسول الله 
ما دام الأشرار موجودين  على أنهلْزالتها؟ وردت هذه الآية في القرآن الكريم لتؤكد 

. وإذا كانت هناك حاجة إلى القرآن الكريم ( رسولا)أرسلنا محمدا ففي العالَ 
، ثم ما دام الناس مثلهم لْصلاحهم، وكانت هناك حاجة إلى محمد رسول الله 

 ملاحظاهن، وأنت تعترف بنفسك أن مضمون هذه الآية موجودين في العصر الر 
فكان ضروريا أن توجد في العصر الراهن أيضا أسباب  ،بوضوح من أعمال الناس

 فلزم الصمت.  ،للإصلاح كما وُجدت في زمن محمد رسول الله 
ذكُرت في القرآن الكريم مفاهيم لو تأمل فيها الْنسان لوجد أن  لقد بِختصار،
نفد. أما الذين يحسبونه كتابِ مغلَقا، ويزعمون أنه لا يمكن استخراج كن وزها لا ت

ورأيتم  بغابةمررتم  لو. كما فعلاالمعارف الجديدة منه فلا ينكشف عليهم الأمر 
 الغابِتقسم  عنالمسؤول  جاءقد لا تتأملون في أي منها، أما إذا فآلاف الأشجار 

فسيستخرج عشرات الأمور الجديدة، كذلك الذي يقرأ القرآن الكريم واضعا لمعاينتها 
بهذه النية يُحرم.  يقرؤهستفيد منه، والذي لا فسيفي الحسبان أنه كن ز لا ينفد 

 استخدام التشبيه والاستعارة في كل لغة 

المشكلة الثانية بشأن مفاهيم الكتب الْلَامية، كما قلت من قبل، هي التشبيه 
ستخدمان في كل لغة في العالَ. كذلك في كل كتاب علمي راق يُ ما ستعارة. إنهوالا



321

تُستخدم الاستعارات في كل بلد. ففي بلادنً كما تُستخدم التشبيهات والأمثال،  
ولكن لا يتساءل أحد: هل للعين  .العين مثلا تعبير معناه الحرفي هو: جلستِ 

لأن كل شخص يعرف جيدا  رجِلان؟ أو هل جلست على العرش أو على الكرسي،
أن المراد من "جلوس العين" هو أنها ضاعت أو فقئت. كذلك هناك عشرات بل 

 مئات من التعبيرات المستخدمة في الأردية، وتدل على كمال اللغة. 
إذن، التشبيه والاستعارة شيء ضروري لا مندوحة منه. ولأن المواضيع تتحسّن 

يضا، وبذلك تشهد أن استخدام التشبيه بها لذلك تستخدمها الكتب الْلَامية أ
والاستعارة ضروري جدا. 

 مشاكل الناس بشأن الكتب الإلهامية 

يصر الناس على قد ما دامت الكتب الْلَامية مهمة جدا ف إنهولكن كما قلتُ 
كل كلمة منها فيرتكب الواقعون في الخطأ بسبب التشبيه والاستعارةِ الْفراطَ 

يهمل التشبيه والاستعارة كليا ويحملها محمل الحقيقة. فإذا  والتفريطَ. فمن الناس من
ورد ذكر يد الله قالوا: إن يد الله من الجلد مثل يدنً تماما، ولَا أصابع أيضا. وإذا 

فما دام قيل لَم إن المراد من يد الله هو قوته وقدرته قالوا: إنكم تأتون بِلتأويلات، 
إذا جاء ذكر عين الله و . تؤولوهاق لكم أن استخدم كلمة اليد فلا يح الله تعالى قد

قالوا: إن له مقلة أيضا. وإذا أخُذ من ذلك معنَ آخر قالوا: هذا تأويل، وإن استنتاج 
اسْتَ وَى معان على هذا النحو إساءة إلى الله تعالى. وإذا وردت عن الله كلمات: 

 (55لأعراف: )ا عَلَى الْعَرْشِ 
صدق القرآن الكريم ما لَ نعتقد بجلوس الله على عرش من  يتحقق نلقالوا: 

أن الله تعالى سيضع قدمه إذا جاءت في الأحاديث بعض الكلمات مثل ، و الرخام
يَ وْمَ يُكْشَفُ عَنْ سَاقٍ في جهنم، أو وجدوا في القرآن: 

هدأون ما لَ يقولوا لا ي 1

.43القلم:  1



 322 

ذ بِلله. فقد تعثّروا لعدم بأن الله سيكون لابسا سروالا، ويرفعه عن ساقه، والعيا
فهمهم التشبيه والاستعارة وقالوا بتجسّد الله تعالى، ولَ يفكروا في الحكمة وراء 

 استخدام هذه الكلمات. 
 في ثورة العشق .. يزول الحرج 

كلمات يبدو منها بلا شك أن الْنسان يتفوه أحيانً منجرفا مع تيار العواطف 
ظاهريا أن لله تعالى أيضا جسدا، ولكن هذه الحالة تكون مؤقتة تطرأ على الْنسان 

 صاحب المثنوي ما معناه: كان موسى  الرومي العواطف. يقول اندفاععند 
: يا إلَي لو وجدتك لسقيتُك متلذذاذات مرة ماراّ بفلاة فرأى راعي أغنام كان يقول 

استخرجت من رأسك القمّلَ، وغسلتُك جيدا، وإذا وخزت ، و حليب الشاة الطازجَ 
أخرجتُها. فلما سمع موسى هذا الكلام منه ضربه بعصاه وقال: يا أيها  قدمَك شوكةٌ 

إلَاما فورا قال الله له فيه ما  فتلقى موسى  !الغبي أنت تسيء إلى الله تعالى
الْلَام، ولا  معناه: يا موسى إن هذا الشخص لا يعرف عن أي كتاب لي ولا عن

يدري عن عظمتي شيئا، فكان يتحدث إلي مشغوفا بعاطفة الحب، وهل كان يضرك 
النحو؟ ففي الدنيا أنًس يقيسون الله هذا بشيء إن استمر في الحديث معي على 

تعالى على عامة الناس، وعندما يثور حبهم يقولون: لو وجدنً الله تعالى لخدمناه، 
 جيشانمن الخدمة. بِختصار، هذه الحالة تنم عن  مع أن الله تعالى أرفع وأسمى

العواطف ولا يمكن الاستدلال منها أن قائلها يقول إن لله تعالى جسما. ولكن 
يتمسكون بِلكلمات ويقولون بأن المراد من يد الله  نهناك بعض المثقفين أيضا الذي

 هو اليد المادية، والمراد من عينه هو العين المادية.
 أناس ذوي طبائع فلسفية  مِن قِبل الحدود تجاوزُ

 تكون الفلسفة ثائرةهذا، وهناك أنًس آخرون لا يوجد فيهم حماس الحب، بل 
ليس له عين بل المراد : فيهم. فحين يسمعون شخصا يقول إن لله عينا، ويقول غيره



 323 

وقدرته، منها كذا وكذا، كما ليس المراد من يد الله هو اليد المادية بل المراد هو قوته 
. وحين يقال لَم إن القرآن يأمر راتفيفهمون من ذلك أن القرآن الكريم كله استعا

ب الحبأداء الصلاة يقولون: ليس المراد من ذلك أداء الصلاة بل المراد هو إنشاء 
لله. يأمر القرآن الكريم بِلصيام، فيقولون: هذا لا يعني أن نْوع بل المراد هو ألا 

الحج يقولون: ليس المراد منه الذهاب إلى مكة دونَّا لَم ما يذُكر تأكلوا الحرام. وعند
سبب بل الَدف من هذا الأمر هو أن يذهب الْنسان حيثما اقتضت الحوائج 

عليغره  أو إلى مكان آخر. قد توسع  مدينة إلى المرء القومية اجتماعا، سواء أذهب
 راته القرآن كله استعافي وُصفبعض الناس في الاستعارات لدرجة أنّ قرأت تفسيرا 

. فمثلا إذا ورد في آية اسم موسى أخُذ منه معنَ آخر وإذا جاء اسم آدم اتومجاز 
أُخذ منه معنَ آخر تماما. الْنسان من هذا القبيل يصبح سوفسطائيا كليا، ويكون 
مَثله كمثل الذي ذهب إلى مَلك وقال له: أيها الملك الكريم، كل شيء هنا وهمٌ، 

ما أيضا على سبيل الحذر لّ في الباحة وأطلق عليه فيلا هائجا ووضع سُ  فأوقفه الملك
ليتسلقه لْنقاذ نفسه إذا هجم عليه الفيلُ. فلما هاجمه الفيل هرع الرجل ليتسلق 
السلّم. فقال له الملك: أين تذهب يا رجل، إذ ليس هناك فيل بل هذا وهمٌ كله؟ 

الملك الكريم؟ ليس هذا إلا  كان الرجل شاطرا جدا فقال: من الذي يهرب أيها
وهمك فحسب. إذن، إن بعض الناس يتمادون في الاستعارة بحيث لا يتركون كلاما 
إلا ويحملونه محمل الاستعارة. إنهم يرون أن المراد من اسم الله هو القوة، ومن الملائكة 

وا، الأخلاق، ومن الجنة والجحيم التقدم أو الزوال القومي. ويرون العبادات كلها لغ
 ضعت لتعليل الناس. والعياذ بِلله وُ 

 حالة المسيحيين الدينية

في بعض الأقوام يلاحَظ كلا الأمرين في آن معا، أي يقول أفرادها عن بعض 
إنها ليست استعارة. وهناك بعض  الآخرويقولون عن بعضها الأمور إنها استعارة 



324

الكلام استعارة وإذا  الأقوام التي إذا كانت مصلحتهم تكمن في الاستعارة اعتبرت
كانت مصلحتهم في حمل الكلام على الحقيقة حملوه على الحقيقة. المسيحيون 
يتصرفون على هذا النحو، أي يُتارون ما يرون فيه مصلحتهم. فمثلا قال المسيح 

  إنه ابن الله، ولكن قوله هذا كان مبنيا على الاستعارة، ولكن المسيحيون حملوه
. ولكن عندما أمر المسيح بِلصيام حقيقةإن عيسى ابن الله  محمل الحقيقة وقالوا

أنه مات يرُوى وعبادة الله قالوا إنها استعارة. أي حملوا كلامه ما رأوا فيه مصلحتهم. 
زوج سيدة، فأخذت تبكي وتنوح وقالت إظهارا لمسكنتها وعدم حيلتها أن زوجي 

كان هناك شخص   ؟الآنكان قد أقرض فلانً مبلغا كذا وكذا، فمن سيستلمه منه 
له أرض وأملاك كذا وكذا  جالسا قريبا منها، فقال: أنً سأتولى هذا الأمر. ثم قالت:

في مكان كيت وكيت، من سيتولى أمرها الآن؟ قال الرجل مرة أخرى: أنً سأتولى 
دَينا مئة روبية لفلان، فمن سيدفعه الآن؟ قال  ى زوجيكان عل  أمرها. ثم قالت:

 ؟مسؤولية كل شيء علي أنً وحدي أن أتكفل: هل سابقا الرجل الذي تكلم
ين يقول فح ؛من الأقارب غيري أيضا. فهكذا جعل المسيحيون دينهمأحد فليتكلم 

إنه ابن الله يأخذون الكلام على حرفيته، وحين يقول إنه لا سبيل  عن عيسى 
 لْخراج الجنّ إلا الصوم قالوا هذه استعارة. 

 ضرورة الاستعارات

هنا هو: ما دامت هناك أخطار إلى هذا الحد في الاستعارات  ينشأالسؤال الذي 
تحديد الاستعارات بإما  نشأالمشاكل ت طالمافلماذا استخدمتها الكتب الْلَامية؟ 

توسيع نطاقها، فأي ضير كان إن لَ تُستخدم الاستعارات؟ بأو 
 . والجواب هو أن هناك أكثر من حاجة إلى استخدام الاستعارة

: إنها تفيد الْيُاز. الْيُاز الذي يفيده التشبيه والاستعارة لا يمكن بأي الأولى
طريقة أخرى. فبالتشبيه والاستعارة تُحصَر المضامين الطويلة جدا في جملة واحدة. 



325

لقد استخدمت كلمة "الْصباح"  فاَلِقُ الِْصْبَاحِ فمثلا ورد في القرآن الكريم: 
بصيغة الجمع، واستخدم معها "فالق"، ويبدو في الظاهر أنهما كلمتان منفصلتان، 

لوجدنً أنه طويل جدا. فقد قيل هنا إن  هنا ولكن لو تأملنا في المضمون المذكور
 لَذه السلسلةولْزالتها هناك وسائل. والعروة الأخيرة  ،من الظلمات اهناك عديد
هذه العروة تزول الظلمة وينفلق الصبح. نرى في  تتهيأالله تعالى. عندما هي ذات 

المرضى على جميع الدنيا أن الناس يمرضون ويعالجهم الأطباء. ولكن هل يشُفى 
أيدهم؟ بل الحق أنه على الرغم من كل نوع من العلاج يأتي على بعض المرضى 

بدأ نفسه ينطبق على كل وقت حين يقول الطبيب إنه لا يمكن فعل شيء له. والم
 إنهم يصلون أحيانً إلى مكان يُدون فيهمهنة. خذوا المحامين أو المهندسين مثلا، 

الطريق مسدودا أمامهم ولا يبقى أمامهم مجال إلا أن ينصرهم الله من الغيب. ففي 
فاَلِق ذكُر في الآية المذكورة . هذا ما هذه الحالة لا يمكن أن يكشف الغمة إلا الله

لما شمل مضمونً  ،. أما لو تم الاكتفاء بِلقول إن الله تعالى يزيل المشاكلصْبَاحِ الِْْ 
كما ينشأ بكيفية الليل والصبح. فهذه الاستعارة   "فالق الْصباح"يشمله التعبير: 

 مضمونً طويلا في كلمات وجيزة جدا.  بيّنت
القرآن عن اليهود الاستعارة تؤدي إلى سعة الآفاق. يقول الله تعالى في الثانية: 

إننا جعلناهم قردة وخنازير. لو قال القرآن إننا جعلناهم عديمي الحياء لما شملت هذه 
الكلمات الجزء الواحد من الألف أيضا مقارنة مع ما تشمله الكلمات "قردة 
وخنازير" لأن للقردة والخنازير عشرات الصفات وليست صفة واحدة. فمثلا قلة 

كما يكون اليهود أيضا   ،زير يكون وسخا جدا ة حالةٌ، والخنالحياء حالةٌ، والقذار 
 جةٍ وركبها بعض اليهود أيضا وكانوا وسخين لدر  بِخرةوسخين. ذات مرة سافرت في 

كأنهم كنّاسون. ولكن عندما وصلت السفينة إلى مومباي، رأيت بعض الناس 
اس؟ ثم تبين لابسين لباسا فاخرا. فقلت في نفسي مستغربِ: من أين جاء هؤلاء الن

 . الذين كانوا معنا في السفر كله لاحقا أنهم اليهود أنفسهم



326

لقد استخدم الله تعالى كلمة "قردة وخنازير" للبيان أن فيهم كافة الصفات التي توجد 
في القرد والخن زير. لو اكتفى الله بِلقول إن اليهود وسخون وفساق لما أدّت هذه 

"قردة وخنازير". بِختصار، قد وُسّع نطاق الكلمات مضمونً تؤديها الكلمات: 
هناك بعض الصفات للقرد  أنّ  المضمون كثيرا بِستخدام كلمات "قردة وخنازير"، لدرجة

. فمثلا في القرد عادة التقليد، أيضًا موجودة في اليهود هي ،والخن زير التي اكتُشفت اليوم
هود إنهم ليسوا فساقا فقط عن الي وهذه العادة بِلغة ذروتها في اليهود أيضا. فقال 

بل هم مقلدون جدا أيضا. كذلك القرد يُاف الماء، واليهود أيضا يعيشون في البر دائما 
. هذا، وهناك أكثر من عشر صفات توجد في اليهود وقد عموما ولا يسافرون في البحر

زير وذكر ذكرها الله تعالى كلها في كلمة قردة وخنازير. لو لَ يستخدم الله كلمة قردة وخنا
صفاتهم منفصلة لكانت هناك حاجة إلى سورة كاملة لَذا الغرض. أما الخنازير ففيها 

 ،خط مستقيم دائما ولا يغير الطريقعلى زير يمشى  منها مثلا أن الخن ؛أيضا عيوب كثيرة
العيب يوجد في اليهود أيضا فلا  وهذاخط مستقيم. على لدرجة أنه يهاجم أيضا 

توجد في هذا، و . يكون الخن زير وسخا، كذلك هو حال اليهود. ون شُعب حياتهميرّ يغ
 الخن زير بعض الأمراض وهي توجد في اليهود بكثرة، ولكن لا أريد ذكرها. 

أي إن الَدف من  ؛هناك حاجة إلى التشبيه والاستعارة من أجل التبعيدالثالثة: 
شأن المضمون وتوسيع الآفاق. فمثلا إن رؤية يوسف  إعلاءالتشبيه والاستعارة هو 

  الشمس والقمر والكواكب كانت استعارة. لو تم بصورة أبويه وإخوته في المنام
لما أدّت هذه الكلمات مفهوما يكمن في  فقط الاكتفاء بقول الأبوين والْخوة

 لأن الشمس والقمر والكواكب تشمل مفهوما واسعا ،الشمس والقمر والكواكب
جدا. فمثلا قد أخبر الله تعالى يوسفَ أنه مع أن إخوتك يعادونك حاليا وحالتهم 

دي تهيهدي العالَ بواسطة أولادهم كما سولكن الله تعالى  ،العملية ليست جيدة
بكلمة الْخوة ممكنا، إلا أنه تم أداؤه  ؤه. هذا كان مضمونً واسعا وما كان أداالنجومُ 

بكلمة الكواكب. 



327

ستعارة ضرورية لتقريب المضمون أيضا، أي يكون المضمون الاالرابعة: 
لا يقدر على فهمه ما لَ يقرَّب إلى الأذهان  أنّ الْنسان واسعا لدرجة أحيانً

ن الله تعالى يحب كثيرا، يسأل الطفل: كم إبطريقة معينة. فمثلا عندما نقول 
ه لا مجال يحب الله؟ فلو قلنا له: هو يحب أكثر من الأمّ، لفهم فورا، مع أن

للمقارنة بين حب الأمّ وحب الله تعالى. لذلك قالت بعض الأديان إن الله أم  
وأبٌ لأن الْنسان لا يستطيع أن يدرك حب الله ما لَ يُذكر على سبيل 

وهما يشكلان جزءا من  ،الاستعارة. إذن، الاستعارة والتشبيه شيء مهم جدا
ا بأي حال. حيثما كان الكلام ككلمات أخرى تماما ولا يمكن إهمالَم

لا وف تُستخدم الاستعارة فسأداؤه بكلمات وجيزة  استحالالمضمون واسعا و 
 ه، بل الأحرف أيضا نوع من الاستعارة. فمثلا عندما نقول: الفرس، فهذمحالة

وإلا ما علاقة الحروف: ف، ر، س مع الفرس؟ فهذا  اأيضا استعارة بحد ذاته
في كلام الْنسان، وإلا لو تم شرح كلمة الفرس لكانت  حتشبيه واستعارة اقترُ 

مشكلة كبيرة. يُروى أنه كان هناك شخص ضرير لَ يسبق له أكل الأرز 
أن صاحب  هلميذتللطعام، وأخبره  شخصالمطبوخ بِلحليب. وذات يوم دعاه 

البيت طبخ الأرز بِلحليب. سأله الضرير، ما نوعية هذا الطعام؟ قال له 
عام حلو وأبيض اللون. ولما لَ يكن الرجل الضرير يعرف الألوان تلميذه: إنه ط

أيضا فسأل التلميذَ: كيف هو اللون الأبيض؟ لوّى التلميذ يده مثل عنق 
 ،غاضبا: لن ألبي هذه الدعوة قالالضرير بيده  ولما تلمّسها ،"مالك الحزين"

. هذه طرفة لأن هذا الطعام المطبوخ بِلحليب سيعلق بحلقي ويقتلني لأنه معوج
ولكن الحق أنه لو لَ يكن المراد من "مالك الحزين" طائرا معينا ومن الفرس 

الناس الفرس حمارا  فقد يزعم، والمراد من الحمار دابة كذا وكذا، معينةدابة 
كلام الْنسان، ولا يمكن إهمالَا   في مهموالبقرة فرسا. إذن، الاستعارة جزء 

بأي حال. 



328

 هيم بغير الاستعارةاستحالة أداء بعض المفا

بيان المضمون بغير استخدام الاستعارة على ما يرام.  أنه من المستحيلالحق 
. وإذا كان هناك شخص شجاع لوُصف بأنه "حمار"فمثلا لو صدر من أحد حمقٌ 

فإن  ،شجاعا سميّناه ، وببساطةٍ "الأسد". ولو لَ نستخدم كلمة الأسد لوصفناه ب 
من كلمة الشجاع مفهوما سيدركه  يدُركالذي لا يقدر على فهم الاستعارة لن 

من كلمة الأسد. أما إذا استخدم المرء الاستعارةَ بصورة خاطئة فهذا أمر آخر. 
أردنً على من يقوم بعمل في غير محله دائما. فمثلا لو  "حمار"فمثلا تُطلق كلمة

زاح جانبا، أما  ناء مشيها عليه، سوف تنالدواب الأخرى من الطريق في أث إزاحة
ترض الطريق وسدّه. إذن، لو أطلقنا على أحد كلمة لاعإذا حاولنا إزاحة الحمار 

 عليه يُستنتَج منها أنه يقوم بأعمال في غير محلها، أما إذا أطلقنا فلن "الأحمق"
فسيفهم السامع فورا أنه يقوم بأعمال في غير محلها. كذلك  "الحمار" كلمة

يُستخدم الحمار لحمل الأثقال أيضا. فقد ضرب الله تعالى في القرآن الكريم في ذم 
اليهود مَثل الحمار الذي يحمل كتبا. فالذين يدركون أن من أهداف إطلاق  علماء

كلمة الحمار على أحد الْشارة إلى أنه سيئ الأعمال، سيفهمون فورا أن الذي 
ل فقط بل يقوم بها في غير محلها. أطُلقت عليه هذه الكلمة ليس سيء الأعما

ؤدي هذا المفهوم. كذلك المفهوم يولكن إطلاق كلمة الأحمق أو الغبي فقط لا 
فقط،  أنه شجاع منه"الأسد" على أحد، لا يترشح  الاسمالذي يترشح من إطلاق 

لأن من مزايا الأسد أنه لا يهاجم دون سبب، ويغض الطرف عن الضعيف. لو 
الأسد لما هاجمه إلا إذا كان معتادا على الاصطياد. لقد لوحظت استلقى المرء أمام 

 أسدٌ هذه الميزة في الأسد لدرجة أن بعض الأطفال الصغار كانوا مستلقين فجاء 
هناك صدفة، فبدأ يلعقهم بدلا من الَجوم عليهم. كذلك الأسد لا يُاف إلى 

شجاع" فقط، قط. فهذه مزايا توجد في الأسد. فلو أطلقنا على أحد كلمة "ال
ولكن لن يتبين منها أن صاحبها لا يهاجم  ،فهي توحي بِلشجاعة والبسالة فيه



 329 

دون سبب ويغض الطرف عن الضعيف، ولا يوجد فيه الخوف والذعر. ثالثا: 
 ؛إذ قد خلق الله فيه هيبة ،توجد في الأسد هيبةٌ. وهذه الصفة أيضا خاصة بِلأسد

 . أيضا رهمنظيُاف المرء هجومه فقط بل يُاف  فلا
بِختصار، الاستعارة توسّع الموضوع، والدليل على ذلك أن الأحلام تكون مبنية 
على الاستعارات في تسعين بِلمئة من الحالات. فمثلا يرى المرء في المنام أنه يأكل 
الباذنْان ويكون المراد أنه سيواجه حزنً. ويرى أحيانً أن قريبه الفلانّ مات، ويكون 

صاحب المنام سينال عمرا طويلا. ويرى أنه يذبح ابنه ويكون  المراد من ذلك أن
المراد من ذلك أنه ينذره لخدمة الدين. ويرى أنه يذبح ماعزا ويكون المراد منه موت 
أحد أولاده. لا أريد الخوض الآن في نقاش فيما إذا كانت الرؤيا من الله تعالى أو 

هذا يعني أن الأذهان كلها قررت  نتيجة حالة ذهنية. وإذا كانت نتيجة حالة ذهنية،
أنه لا مندوحة من الاستعارة. إذن، إن شهادة البشر وشهادة الله تعالى متفقة على 
أنه لا مناص من الاستعارة. أما الأخطار فأقرُّ بها. أقرُّ أن المسيحيين ضلّوا نتيجة 

إلَا وتارة أخرى حسبوا  فتارة اتَذوا عيسى  فقط؛ عدم فهمهم الاستعارات
الشريعة لعنة. أما إذا كانت هناك وسيلة لْزالة تلك الأخطار فلا شك أن الكلام 
الذي يزيلها سيُعدّ أفضل كلام. )لا أتحدث هنا عن كلام الْنسان بل أتحدث عن 

 الكتب الْلَامية(
 وسائل إزالة سوء الفهم

يأتون الأنبياء  ظلولكن  لقد استُخدمت الاستعارات في الكتب الْلَامية حتما،
فيما بعد لْزالة الأخطار الناتجة عن سوء فهمها. وكلما أخطأ الناس في فهمها أزيل 

. فمثلا هالكن لَ تكن الشهادة الداخلية موجودة لفهم، سوء فهمهم بواسطة الأنبياء
، ولكن لا توجد فيه شهادة داخلية لفهم الله على المسيح  في الْنْيل أطُلق ابنُ 

لأن الله تعالى كان يعلم أن هذا التعليم مؤقت، وإذا أخطأ الناس  ،الاستعارة هذه
ن زَل شريعة كاملة. كما أن الحكومات عندما تصنع جسورا مؤقتة تصنعها تُ فهمه س



330

بمواد تفيد لفترة وجيزة ولا تستخدم في بنائها موادا قوية ومتينة. كذلك لما كانت 
لم يضع فتعليم كامل  تعالى قد قرر نسخها وإنزالَ التعاليم السابقة مؤقتة وكان الله 

في تلك الكتب شهادة داخلية بل ظل يزيل الأخطار بِلشهادة الخارجية. لذا لما 
انقطعت الشهادة الخارجية نُسخت الكتب الْلَامية السابقة. ولكن ما دام القرآن 

: أولَما ينار أمر الكريم هداية أبدية لذا قدّر الله تعالى لْزالة هذا النوع من الأخط
لكيلا تنشأ في المسلمين أخطاء تُضلهم  ،إرسال المبعوثين. والثانّ: شهادة داخلية

جميعا. ولما لَ تكن مع الكتب السابقة هذه الأسباب لحمايتها لذا تعثر الناس من 
بعض مضامينها ولَ يقدروا على فهم بعضها. فمثلا هناك عدة آيات في الكتاب 

 1كانت في الثوب ضربة برص.ب عليكم فعله إذا  المقدس تقول ماذا يُ
 ،أمر يفوق فهم الْنسان، ولا يعلمه الأطباء أيضا الثوب البرصولكن إصابة 

الأقمشة وعلاجها  برصفي الكتاب المقدس ذكُرت أنواع اللاويين  ولكن في سِفر
أيضا. فلا بد أن تكون هذه استعارة. فمثلا يمكن أن يكون المراد من القماش هو 

رْ قذارته، كما ورد في القرآن الكريم:  البرصالقلب ومن  وما  .2وَثيَِابَكَ فَطَهِّ
دامت الشهادة الداخلية غير موجودة في الكتاب المقدس، وانقطعت سلسلة الأنبياء 

 رأ الْنسان هذه الأشياء فيه ويضحك. لذا يق ،أيضا
لقد كلّفتُ مؤخرا أستاذة ألمانية لتعليم بناتي، وكان إلمامها بِلْنْليزية قليلا، 
فخطر ببالي أنه إذا كانت لا تعرف الْنْليزية فلنتعلم منها الألمانية. فظلت تعلّم 

في كل  إلى فترة وجيزة، وذات يوم جاءنّ شخص وبلّغته الدعوة فقالت الأستاذة:
فما الحاجة إلى أيضا أمور قيّمة في التوراة  وتوجدكتاب توجد أمور الَداية، 

الْيمان بِلقرآن؟ قلت: لا اعتراض على وجود الَداية بل الاعتراض هو على وجود 

.47: 13اللاويين  1
 .5المدثر:  2



331

. قالت: بِلبرصبعض الأمور اللاغية فيها. فقلتُ: هل يمكن أن يصاب القماش 
س. فطلبتُ الكتاب المقدس وفتحت لا. قلتُ: هذا مذكور في الكتاب المقد

مرة بعد  تقرأهالفصل الذي فيه هذا الكلام ووضعته أمامها. فظلت الأستاذة 
أخرى نًكسة رأسها إلى فترة طويلة وتفكر في الموضوع ثم قالت لي: هذا الأمر 

عن هذا الأمر وسأخبرك حين يأتي الجواب.  يسسقيفوق عقلي، سأكتب إلى 
ضا على شرحه، ولكنها كتبت إلى قسيس فجاء قلت: لا يقدر القسيس أي

على إحدى  أملاهالجواب منه بعد شهرين، ولَ يكتبه القسيس بنفسه بل 
صديقات الأستاذة المذكورة. وقال في الجواب: إذا أعُجبتِ بِلْسلام حقا فاقبليه 

الأمور من هذا النوع التي وردت  ، وأنوإلا فإن الديانية القومية هي الأفضل دائما
 في الكتاب المقدس ليست لْفهام الجميع. 

إذن، الحق أن هذه كانت استعارة، ولكن ما دامت الشهادة الداخلية 
 ،سلسلة الأنبياء الذين كانوا يأتون لشرحها أيضًا ليست موجودة وانقطعت

م لفهم فتعذر على الناس استيعاب هذه الأمور. ولكن القرآن الكريم يقدّ 
أي الداخلية والخارجية. والفرق بين  ؛الاستعارات الواردة فيه كلتا الشهادتين

 فيها موجودًاوإن كان التشبيه والاستعارات  -الكتب السابقة والقرآن الكريم 
 تصحيحه فإنيء في الكتب السابقة لشأنه إذا أساء أحد الفهم هو  -كلها

أساء أحد فهم شيء ورد في  لوممكنا من خلال تلك الكتب، أما  لَ يكن
كن تصحيحه من القرآن نفسه. لذلك لا يمكن لأحد أن لأمالقرآن الكريم 

يحمل الاستعارات الواردة في القرآن الكريم محمل الحقيقة ولا أن يحمل الحقيقة 
محمل الاستعارة. أعترف أنه من الممكن أن يضلّ في وقت من الأوقات بضع 

 ،ولكن لا يمكن أن يضلّ جميعهم ،ء الفهممئة ألف من المسلمين نتيجة سو 
المسيحيين ضلّوا جميعا.  مع أن



332

القرآن الكريم بنفسه يشرح الاستعارات الواردة فيه

الادعاء الذي قدمتُه أن القرآن الكريم يشرح بنفسه الاستعارات الواردة فيه قدمه 
 القرآن بنفسه فيقول: 

 َمِنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أمُُّ الْكِتَابِ وَأخَُرُ هُوَ الَّذِي أنَْ زَلَ عَلَيْكَ الْكِتَاب
نَةِ وَابتِْغَ  اءَ تَأْوِيلِهِ مُتَشَابِهاَتٌ فأََمَّا الَّذِينَ في قُ لُوبِهِمْ زيَْغٌ فَ يَ تَّبِعُونَ مَا تَشَابهََ مِنْهُ ابتِْغَاءَ الْفِت ْ

في الْعِلْمِ يَ قُولُونَ آمَنَّا بهِِ كُل  مِنْ عِنْدِ ربَنَِّا وَمَا  وَمَا يَ عْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلاَّ اللََُّّ وَالرَّاسِخُونَ 
( أي أن بعض المضامين المذكورة في القرآن 8)آل عمران:  يَذَّكَّرُ إِلاَّ أوُلوُ الْألَْبَابِ 

مُحكمة، أي لَ تُستخدم فيها الاستعارة، وهناك بعض الآيات التي استُخدمت فيها 
 مثلا: متشابهة، فقد أطُلق على الْنسان توجد أيضا كلماتنه بمعنَ أ ؛الاستعارات

ستعارات ا. فالذين يريدون الاعوجاج يتمسكون بِيات فيها "خن زير"أو  "قرد"
م جُعلوا إنه :قيل عن اليهود إن الله جعلهم قردة، قالوا نويحملونها محمل الحقيقة. فإ

قالوا: إنهم صاروا  ،وا خنازيرقردة حقيقية بمسخ شكلهم البشري. وإذا ورد أنهم جُعل
 ،قالوا: إن له ركبتين في الحقيقة ،خنازير في الواقع. وإذا ذكُر استواء الله على العرش
نَةِ وَابتِْغَاءَ تَأْوِيلِهِ وهو جالس على عرش مادي، ويفعلون ذلك  ، ابتِْغَاءَ الْفِت ْ

لكلام سواء من معانّ التأويل صرف ا ويفعلون ذلك لصرف المعنَ عن الحقيقة.
فتعني هنا صرفه  وَابتِْغَاءَ تَأْوِيلِهِ لْبعاد المعنَ عن الحقيقة أو صرفه إلى الحقيقة. أما 

 ،عن الحقيقة. أي يبُعدون الناس عن المعنَ الحقيقي بحمل الاستعارة على الحقيقة
الله وحده قادر على  فإنمع أن الكلام يكون مبنيا على الاستعارة. ولكونه استعارة 

لكونه عالَ الغيب، وأنى لكم أن تفهموه بأنفسكم.  ،يان مفهومهب
وَالرَّاسِخُونَ في وإذا قلتم: كيف نعرف مفهوم الاستعارات؟ فقال الله تعالى: 

وعندما يطلّع العالمون على كلا  ،أي قد بيّ نّا مفهومها في القرآن الكريم الْعِلْمِ 
النوعين من الآيات، أي التي فيها الاستعارات وكذلك المبنية على الحقيقة، يقولون: 

كُل  مِنْ عِنْدِ ربَنَِّا  ها، تُحلُّ أي أن الآية المحتوية على الاستعارة من الله وكذلك التي



333

لاف؛ فمثلا إذا قلنا زيدٌ حمارٌ، ثم قلنا إن زيدا نسخ تخبينهما ايمكن أن يكون لا 
: هل زيد دآبةٌ؟ فلا بد حاملا هذه الاستعارة محمل الحقيقة سأل أحد فإنكتابِ، 

لو قلنا إن كلتا لكن له أن يكذّب الجملة الثانية التي تنسب إليه نسخ الكتاب. و 
قيقةِ حقيقةً. يقول الله فلا بد من اعتبار الاستعارة استعارةً والح حةالجملتين صحي

أي يا من تحملون الاستعارة  كُل  مِنْ عِنْدِ ربَنَِّا ،الرَّاسِخُونَ في الْعِلْمِ تعالى: 
وف تبطل بعض فسالحقيقة ألا تعلمون أنه إذا حسبتم الاستعارة حقيقة  محمل

مع  الآيات القرآنية ولن تثبت صحتها ما لَ تُحصر الاستعارة في حدود الاستعارة،
أن كلا الأمرين من الله وصادق. وإذا كان كلا الأمرين صحيحا فلا بد من الاعتراف 

. أي لا يستفيد وَمَا يَذَّكَّرُ إِلاَّ أوُلوُ الْألَْبَابِ أن أحدهما حقيقة والآخر استعارة. 
إلا العقلاء. 

الموتى  لإحياء معجزة عيسى 

أن  1إحياء الموتى. في القرآن الكريميمكن تقديم عدة أمثلة بهذا الشأن وأوضحها 
لا تعود إلى  الميتأن روح ه ومن نًحية ثانية ورد في ،كان يحيي الموتى  عيسى 

كان يحيي الموتى الحقيقيين،   . وإذا استنبطنا من إحياء الموتى أنه 2هذه الدنيا
راد من والعياذ بِلله. أما لو استنبطنا أن المإحدى هاتين الآتين، فلا بد من تكذيب 

قال الله تعالى  ففي آيةٍ  الموتى هم الموتى الروحانيون لثبت صدق كلتا الآيتين. لذلك
ن الموتى لا يعودون. وهكذا تمت إ ىخر أ آيةوقال في  ،أن أحيِ الموتى لعيسى 

الَدف من استخدام التعبير "إحياء كان الاستفادة من الاستعارة وزال الخطر أيضا.  
زال الخطر يث أحأيضا،  تحقق هذا الَدففقد المضمون، الموتى" هو التوسع في 

إلَا.  أن يتخذ المسلمون البسطاء عيسى أيضا المحتمل 

 ( من سورة آل عمران. )المترجم(   50انظر الآية ) 1
مُْ لَا يَ رْجِعُونَ انظر الآية   2 من  101والآية  (95)الأنبياء وَحَراَمٌ عَلَى قَ رْيةٍَ أهَْلَكْنَاهَا أَنهَّ

 سورة "المؤمنون". )المترجم(



334

عن المجاز والاستعارة قول رسول الله 

الأحاديث أيضا تؤيد هذا المعنَ. فقد ورد عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن 
ويقولون سمع بعض الناس يتنازعون عن المحكمات والمتشابهات  جده أن النبي 

بسبب عدم فهمهم الفرق بين الاستعارة والحقيقة، فقال: لقد كلاما غير لائق 
هلك من كان قبلكم نتيجة هذا الاختلاف. ولقد نزل كتاب الله ليصدق بعضه 

سيرها تغييُر تف فيجبآخرى  فإذا وُجدت آية لا يُصدق ظاهرُها آيةً  1بعضا.
كذّب آية أخرى. يمن آية معنَ أبدا والتوفيقُ بين مضمون الآيتين. فلا تأخذوا 

قد بيّن لعناها. بموإن لَ تفهموا معناها فاسألوا عالما من علماء القرآن ليُخبركم 
أنه لا خلاف بين آيات القرآن الكريم، فإذا فهمتم الاستعارة  رسول الله 

وإلا فاذهبوا إلى أحد من أهل العلم واسألوه  فاجعلوها تابعة للْيات المحكمات
 ليحل مشكلة تواجهونها. 

، ترى أن بعض الأمور المنافية والحديثفبحسب هذا المبدأ الذي بيّنه القرآن 
لأن حل  ،من زه عنها الكريمللعقل والسنة توجد في الكتب الأخرى، ولكن القرآن 

الاستعارات المستخدمة موجود فيه.
ت المستخدمة في القرآن مثال الاستعارا

عَ النَّبِيُّ أقرب نص وجدنًه بهذا المعنَ هو:  1 عَنْ عَمْروِ بْنِ شُعَيْبٍ عَنْ أبَيِهِ عَنْ جَدِّهِ قاَلَ: سمَِ
  ِلَكُمْ بِهذََا: ضَرَبوُا كِتَابَ اللََِّّ بَ عْضَهُ ببَِ عْضٍ، وَإ اَ هَلَكَ مَنْ كَانَ قَ ب ْ اَ قَ وْمًا يَ تَدَارَءُونَ فَ قَالَ إِنََّّ نََّّ

 عْضًا. مسند أحمد. )المترجم(نَ زَلَ كِتَابُ اللََِّّ يُصَدِّقُ بَ عْضُهُ ب َ 

يمكن أن تقُدَّم عشرات الأمور من القرآن الكريم بهذا الشأن، ولكني ما دمت لست 
بمعرض تفسير القرآن لذا سأذكر أمرا واحدا على سبيل المثال، وهو ما ذكُر ضمن 
الآيات التي استهللتُ بها خطابي اليوم. يقول الله تعالى في هذه الآيات: وَلقََدْ آتَـَيْـنَا 
ِ الَّذِي فَضَّلَنَا عَلَى كَثِيٍر مِنْ عِبَادِهِ الْمُؤْمِنِيَن *  وَوَرِثَ  دَاوُودَ وَسُليَْمَانَ عِلْم ا وَقاَلَا الْحمَْدُ لِلَّّ
سُليَْمَانُ دَاوُودَ وَقاَلَ يَا أيَّـُهَا النَّاسُ عُلِّمْنَا )أي عُ لمتُ  أنا  وأبي( مَنْطِقَ الطَّيْرِ وَأوُتيِنَا مِنْ 



335

نْسِ وَالطَّيْرِ   كُلِّ شَيْءٍ إِنَّ هَذَا لََوَُ الْفَضْلُ الْمُبِيُن * وَحُشِرَ لِسُليَْمَانَ جُنُودُهُ مِنَ الجِْنِّ وَالِْْ
سَاكِنَكُمْ فَ هُمْ يوُزَعُونَ * حَتىَّ إِذَا أتََ وْا عَلَى وَادِ النَّمْلِ قاَلَتْ نََّلَْةٌ يَا أيَ ُّهَا النَّمْلُ ادْخُلُوا مَ 

لَا يَحْطِمَنَّكُمْ سُليَْمَانُ وَجُنُودُهُ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ * فَ تَ بَسَّمَ ضَاحِكًا مِنْ قَ وْلَِاَ وَقاَلَ رَبِّ 
أوَْزعِْنِي أنَْ أَشْكُرَ نعِْمَتَكَ الَّتِي أنَْ عَمْتَ عَلَيَّ وَعَلَى وَالِدَيَّ وَأنَْ أعَْمَلَ صَالِحاً تَ رْضَاهُ 

خِلْنِي برَِحْمتَِكَ في عِبَادِكَ الصَّالِحِيَن * وَتَ فَقَّدَ الطَّيْرَ فَ قَالَ مَا ليَ لَا أرََى الَْدُْهُدَ أمَْ كَانَ وَأدَْ 
 ثَ غَيْرَ مِنَ الْغَائبِِيَن * لَأعَُذِّبَ نَّهُ عَذَابًِ شَدِيدًا أوَْ لَأَذْبَحنََّهُ أوَْ ليََأْتيَِنيِّ بِسُلْطاَنٍ مُبِيٍن * فَمَكَ 

تُكَ مِنْ سَبَإٍ بنَِ بَإٍ يقَِيٍن * إِنِّّ وَجَدْتُ امْرأَةًَ تَملِْكُهُ  مْ بعَِيدٍ فَ قَالَ أَحَطتُ بماَ لََْ تحُِطْ بهِِ وَجِئ ْ
وَأوُتيَِتْ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ وَلََاَ عَرْشٌ عَظِيمٌ * وَجَدْتُهاَ وَقَ وْمَهَا يَسْجُدُونَ للِشَّمْسِ مِنْ دُونِ 

نَ لََمُُ الشَّيْطاَنُ أعَْمَالََمُْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِيلِ فَ هُمْ لَا يَ هْتَدُونَ * أَلاَّ يَسْجُدُوا للََِّّ اللََِّّ وَزيََّ 
ُ لَا إلِهََ إِلاَّ   الَّذِي يُُْرجُِ الخَْبْءَ في السَّمَاوَاتِ وَالْأرَْضِ وَيَ عْلَمُ مَا تَُْفُونَ وَمَا تُ عْلِنُونَ * اللََّّ

الْعَرْشِ الْعَظِيمِ * قاَلَ سَنَ نْظرُُ أَصَدَقْتَ أمَْ كُنْتَ مِنَ الْكَاذِبِيَن * اذْهَبْ بِكِتَابي  هُوَ رَبُّ 
 هَذَا فأَلَْقِهِ إلِيَْهِمْ ثُمَّ تَ وَلَّ عَن ْهُمْ فاَنْظرُْ مَاذَا يَ رْجِعُونَ 

نَا وَلَقَدْ وقد ورد مضمون مماثل في سورة سبأ أيضا حيث يقول الله تعالى:  آتَ ي ْ
 دَاوُدَ مِنَّا فَضْلًا يَا جِبَالُ أوَِّبي مَعَهُ وَالطَّيْرَ وَألَنََّا لَهُ الحَْدِيدَ * أَنِ اعْمَلْ سَابِغَاتٍ وَقَدِّرْ 

في السَّرْدِ وَاعْمَلُوا صَالِحاً إِنِّّ بماَ تَ عْمَلُونَ بَصِيرٌ 
1 

 الْجبَِالَ يُسَبِّحْنَ وَالطَّيْرَ وكَُنَّا وَسَخَّرْنًَ مَعَ دَاوُدَ في سورة الأنبياء:  ويقول 
عَةَ لبَُوسٍ لَكُمْ لتُِحْصِنَكُمْ مِنْ بَأْسِكُمْ فَ هَلْ أنَْ تُمْ شَاكِرُونَ   فاَعِلِيَن * وَعَلَّمْنَاهُ صَن ْ

الَ مَعَهُ وَاذكُْرْ عَبْدَنًَ دَاوُدَ ذَا الْأيَْدِ إنَِّهُ أوََّابٌ * إِنًَّ سَخَّرْنًَ الْجبَِ وفي سورة ص: 
شْراَقِ * وَالطَّيْرَ مَحْشُورةًَ كُل  لَهُ أوََّابٌ  نَاهُ * يُسَبِّحْنَ بِِلْعَشِيِّ وَالِْْ وَشَدَدْنًَ مُلْكَهُ وَآَتَ ي ْ

الحِْكْمَةَ وَفَصْلَ الخِْطاَبِ 
2

.12-11سبأ:  1
.20-17ص:  2



336

يتبين من هذه الآيات أن الِجنّ والطير والجبال أيضا كانوا تحت سيطرة داود 
وكان عندهما هدهد يعمل لَم  ،لام، وكانً يعلمان لغة النملوسليمان عليهما الس

أعمالا عظيمة. 
أقوال المفسرين الغريبة

إن الذين لَ يحاولوا قراءة المتشابهات في ضوء المحكمات يقولون إن داود وسليمان 
وكانت كل  ،عليهما السلام كانً يسيطران على الجبال والطيور والحيوانًت الأخرى

 . فكلما قال "سبحان الله" قالتهذه الأشياء تشتغل في ذكر الله مع داود 
الطيور والِجنّ والحيوانًت "سبحان الله، سبحان الله" تلقائيا. كما من عادة الجبال و 

الوعاظ الكشميريين أنهم كلما أرادوا قليلا من الاستراحة أثناء إلقائهم المحاضرة، قالوا 
أي كلما تعب في  ؛يفعل دواد  كذلك كان.  على محمد  للحضور: صلّوا

 استراحأثناء ذكر الله قال لجبل هملايا: صلّ صلاة إبراهيمية، فكان يبدأ بها. وإذا 
 إنبنفسي. يقول البعض  صلاة إبراهيمية سكُت الآن وسأصلّياُ داود قال للجبل: 

د أيضا. فكلما هي تركع وتسجبل قول الجبال: "سبحان الله" ليس بأمر عظيم، 
خرت الجبال والطيور والدواب كلها سُجَّدا وإذا ركع ركعت معه.  سجد داود 

ذهبت  والبعض لَ يطمئنوا بهذا التأويل أيضا فقالوا: الحق أنه حيثما ذهب داود 
وجبال  مثل "شوالك" ومع ذلك كانت جبالٌ في الشام  معه الجبال. كان داود 

لك كانت الطيور أيضا تسبّح معه. في تلك . كذحثما ذهبتتجول معه الألب 
بل كانت تقول:  ،الأيام ما كانت العصافير تغرد، ولا تطلق الشياه أصواتها المعتادة

لا تسألوا كيف تحولت الشاة إلى طير، لأن هذا ما و "سبحان الله، سبحان الله". 
ة أخرى في التفاسير. فكان ذلك الزمن زمنا غريبا. كذلك كانت لله تعالى من كُتب

. كلما مشى يأمرهافكانت تعمل بحسبما  ،إذ سلّم إليه الجنّ  على سليمان 
سليمان كانت الطيور تظله بأجنحتها. يقول المفسرون أيضا إن داود كان بطبعه 

على أزواجه. ذات مرة  قفل أبوابه. فكان إذا خرج من البيت إلى الشك كثيراالا يم



 337 

عاد إلى بيته ورأى شابِ قويا يتجول في بيته فانزعج منه كثيرا وقال: ألا تستحيي. ثم 
سأله: كيف دخلت البيت وكانت أبوابه كلها مغلقة؟ قال: أنً لست بحاجة إلى أي 
بِب. فسأله داود: هل أنت ملك الموت؟ قال: نعم. فيقول المفسرون إنه أزهق 

 دفنه اجتمعت الطيور كلها وأظلّته بأجنحتها.  انح روحه. وعندما
كان يعرف منطق الطير. سأل أحد: هل كان   : إن سليمان أيضا يقولون

يعرف منطق الدواب أيضا أم لا؟ يقول المفسرون في الرد: كان يعلم منطق الدواب 
أيضا ولكن لَ تُذكر بهذا الشأن إلا الطيور على سبيل الْيُاز. ويقولون أيضا: 

نصلّي  وقالوا: تعالَ  ت الأمطار ذات عام فذهب الناس إلى سليمان شحّ 
صلاة الاستسقاء. قال سليمان: لا تقلقوا سوف ين زل المطر، وذلك لأن نَّلة كانت 

وإلا سنموت. وذات مرة مرّ  المطرواقفة خارج مسكنها وتدعو الله: يا ربّ أنزلِ 
بحوثهم في المفسرون  يكتفها. لَ بدخول مساكنصاحباتها  نَّلةٌ  فأمرتْ بوادي النمل 

وقالوا إن للنمل أيضا أقواما وقبائل كما  ،بل بحثوا عن قبائل النمل أيضا الحد بهذا
في الناس فئات عرقية مثل المغول والراجبوت والبشتون وغيرها. لعله ينفعكم العلم 

ضا كما يقول المفسرون. ويقولون أي  "بنو الشيصان"أن اسم إحدى قبائل النمل هو 
رئيسة قبيلة النمل تلك كانت عرجاء وقامتها بقدر الخروف. لقد اضطر المفسرون إن 

هم الاستعارة والتشبيه مع أن القصة كانت فهمنتيجة عدم  هذين الحادثينإلى تلفيق 
. وسأتناول تلك الأحداث واحدة بعد الأخرى، وأذكر أولا وحواضحة تمام الوض

 . قصة داود 
 الالمراد من تسخير الجب

. فلننظر؛ هل من التي كانت تسبّحالجبال  لداود يقول الله تعالى إننا سخرنً
أنه سخر الجبال  حاجة إلى قصص مثلها؟ إذا كان الله تعالى قد قال عن داود 

ُ الَّذِي سَخَّرَ لَكُمُ الْبَحْرَ لتَِجْريَِ الْفُلْكُ فِيهِ بِأمَْرهِِ له، فيقول الله تعالى عنا أيضا:  اللََّّ
تَ غُوا مِنْ فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ * وَسَخَّرَ لَكُمْ مَا في السَّمَاوَاتِ وَمَا في الْأَرْضِ  وَلتَِ ب ْ



 338 

يعًا مِنْهُ إِنَّ في ذَلِكَ لَآيَاتٍ لقَِوْمٍ يَ تَ فَكَّرُونَ  ( أي يا أيها 14-13)الجاثية:  جمَِ
قد سخّرنً لكل واحد منكم  ؛ن، ويا أيها الكفار والمنافقو ()المؤمنون بمحمد 

تبتغوا فضل الله. ولَ نسخر البحار فقط بل قد سخرنً ول سفنفيها اللتجري البحار 
لكم كل ما في السماوات والأرض، وفي ذلك آيات للمتفكرين. هذه الآية تشرح 

لأن الله تعالى بيّن في هذه الآية أن كلَّ ما  ،جيدا آية جاءت عن سيدنً داود 
للإنسان. فمن  رمسخ هكل  راًأو بحا لاجبا نسماوات والأرض سواء أكايوجد في ال

الغريب حقا أن تكون الجبال مسخرة لي أيضا ومع ذلك لا يتحرك معي ولا حجر 
الجبل كله. وإذا حدثت كل هذه  مع داود  مشىملايا بينما الَواحد من 
فينبغي أن تحدث معنا أيضا. وإن لَ تحدث معنا فتبين  داود مع الأحداث 

 أيضا.  بكل جلاء أنها لَ تحدث مع داود 
 معنى تسبيح الجبال والطيور

أما التسبيح، فقد يقول قائل إنه قد ورد في القرآن أن الجبال والطيور كانت تسبّح مع 
في سورة الجمعة  ، فهل تسبّح هذه الأشياء الآن أيضا؟ فقد ردّ الله على ذلكداود 

 يسَُبِّحُ للََِّّ مَا في السَّمَاوَاتِ وَمَا في الْأرَْضِ الْمَلِكِ الْقُدُّوسِ الْعَزيِزِ الحَْكِيمِ : قالحيث 
يسبح كل شيء موجود في السموات ، بل أي تسبّح الشمس والقمر والنجوم أيضا

وأوراقها أيضا تسبّح الله والأرض. وهذا السراج الموجود هنا ومكبر الصوت والأشجار 
أيضا يسبح. كما يسبح الخبز والصحن، وعندما  هتعالى، بل إن الموز وقشره الذي نرمي

تشربون الشاي فتسبح شفتاكم والشاي، والسكر والفنجان، وكذلك المنازل وسقوفها 
اف التي تستلقون عليها، والرداء على الفراش والوسادةُ واللح فُرُشوجدرانها وأبوابها وال

. فما دام كل شيء يسبح، فلماذا يؤخذ معنَ آخر إذا جاءت الكلمات يسبّحونأيضا 
مذكوران بحقنا أيضا إذ  بحق داود  المذكوريَن؟ فكلا الأمرين نفسها بحق داود 

كل شيء، ويقول أيضا إن كل شيء يسبّح. لقد قيل بحق   لنا يقول الله تعالى بأنه سخّر
ط تسبح، أما بحقنا فقد قيل إن كل ما في السماوات أن الجبال والطيور فق داود 



339

المراد من التسبيح هو أن كل شيء يثُبت أن الله  أنوالأرضين يسُبّح. والسبب في ذلك 
تعالى من زه عن كل عيب ونقيصة. ولما كان مقدرا أن يزيل الْسلام عيوب العالَ كله لذا 

فكان مقدرا له  أما داود  أخُبر المسلمون أن كل ما في السماوات والأرض يسبّح.
بل كان مبعوثا إلى  كلهأن يزيل عيوب الجبال والطيور فقط ولَ يكن مبعوثا إلى العالَ 

فكان  مكان محدد لذا سبّحت الجبال والطيور فقط في زمنه. أما محمد رسول الله 
هورا". )صحيح وطَ أيضا: "جُعلت لي الأرض مسجدا  لذا قال  ،مبعوثا للعالَ كله

تسبّح. لذا حيثما و لا إالبخاري، كتاب الصلاة( فليست هناك أية قطعة من الأرض 
داود  بحق نذهب ستكون الأرض كلها مسجدا لنا. إن مضمون "يسبّح لله" قد جُعل

  مقتصرا على الجبال فقط، لأن النبي    كل ما في السماوات كان مبعوثا إلى
.ثا إلى الجبال فقطمبعو  بينما كان داود والأرض، 

في  أن الجبال كانت تشترك مع داود  أوَِّبي مَعَهأما الاستدلال من 
تشترك كل ذرة من العالَ في التسبيح.  تسبيحه، فجوابه أن ببركة محمد رسول الله 

إذن؟ فليكن معلوما أنه لا ميزة له في تسخير  قد يقول قائل: أين أفضلية داود 
الجبال له، لأنّ أثبتُّ من القرآن الكريم أن الله قد سخّر للإنسان كلّ ما في السماوات 

يعطيه فيه عظمة أكبر  ، فإنهكا في بلدمَلِ والأرض، غير أن الذي يُعله الله تعالى 
 سخرا لداود من عامة الناس. صحيح أن كل ما في السماوات والأرض كان م

حائزا على ميزة إضافية وهي أن  كما هو مسخر لعامة الناس. لكن كان داود 
كان نفسه الذي جُعل لنا وإن كان   ما سخّره لهالله تعالى جعله ملكا أيضا. مع أن 
 هناك فرقٌ في عظمة هذا التسخير. 

يُراد بالجبال زعماء القوم أيضا

: الجبلمعنَ آخر أيضا، فقد ورد معنَ والآن أبين من خلال اللغة أن للجبال 
1"سيد القوم".

انظر لسان العرب.   1



كان الأول من   هو أن داود  وَسَخَّرْنََ مَعَ دَاوُدَ الْْبَِالَ إذن، إن معنى: 
داود  سبقملوك اليهود الذي فتح القبائل المجاورة وخضعت له تلك القبائل. ولم ي

  َم أقواما أخرى أيضا بالإضافة إلى قومه. وكان داود ملكٌ حك أول ملِك 
قال قائل إنه قد وردت في القرآن بهذا الشأن كلمة:  إنأطاعه الملوك المجاورون له. و 

 َيُسَبِ حْن لذا  مذكَّرةستنج منها معنى الطاعة؟ فجوابه: ما دامت الْبال فكيف ت
أن تلك  إلا -نظرا إلى زعماء القوم -ليس لها معنى، وإلا يُسَبِ حْنَ جاءت كلمة 

الأقوام صارت مطيعة له. 
 لم يُذكر في القرآن تسبيح الطيور

أما "الطيُر" فلم يذُكر تسبيحها في القرآن الكريم ولم يذُكر أيضا أنها كانت تسبِ ح 
. الحق أن الناس أخطأوا بهذا الشأن لعدم فهمهم قاعدة بسيطة من مع داود 

قواعد اللغة العربية وظنوا أن الطير أيضا كانت تسب ح مع الْبال، بينما يقول القرآن 
فقد جاءت كلمة "الطير" هنا  ،دَاوُودَ الْْبَِالَ يُسَبِ حْنَ وَالطَّيْرَ وَسَخَّرْنََ مَعَ الكريم: 

الْبالَ  "، والمعنى هو أننا سخ رنَ لداود سَخَّرْنََ " هو: منصوبة، والفعل الذي نصبَه
ولا يمكن  ، كذلك سخ رنَ الطيَر، ولكن لم يذُكر التسبيح هنا.التي كانت تسب ح

خدم الحمام الزاجل لإيصال يسُتاستخدام الطير كما م ل ِ الاستنتاج هنا إلا أنه كان يع
 . ويسب ح الطيرُ  :"سخ رنَ الطيَر" ولم يرد هو:الرسائل. إذن، ما ورد في القرآن الكريم 
إِنََّ سَخَّرْنََ الْْبَِالَ مَعَهُ يُسَبِ حْنَ بِالْعَشِيِ  ويقول الله تعالى في آية أخرى: 

شْراَقِ* وَالطَّيْرَ مََْشُ  . وفي هذه الآية أيضا إن الفعل الذي نصب الطيَر هو ورةَ  وَالْإِ
 من أين استنتج المفسرون معنى تسبيح الطير.  ستغربُ فأ"سخ ر" 

نَا دَاوُودَ مِنَّا فَضْلً  يََ جِبَالُ أوَِ بِ مَعَهُ وَالطَّيْرَ : آية ثالثةوجاء في  أي  ؛وَلَقَدْ آَتَ ي ْ
آتيناه الطيَر أيضا. إذن، فقد قيل و قلنا للجبال أن ترد  على تسبيح داود بالتسبيح، 

وما قيل إن الطير كانت تسب ح. إذن، الفعل الذي نصب الطيَر إما  هنا "آتينا الطيَر"
ولوولكنني أقول: أيضا.  يرَ أننا أعطينا داود الط العبارة". ومعنى آتىهو "سخ ر" أو "

340



 341 

دام كل ما في الأرض  ما تسبيح الطيور فأيُّ غرابة فياستنتجتم هنا معنَ التسبيح أيضا 
اء المعاصرين أنه إذا وردت آية بحق داود العلم من. إنني أستغرب دائما حوالسماء يسبّ 

أو سليمان أو عيسى عليهم السلام يستنتجون منها معنًَ وإذا جاءت آية مثلها بحق 
بأن  الله تعالى عن داود  فلما قاليستنتجون منها معنَ آخر.  محمد رسول الله 

الجبال كانت تسبّح معه، قالوا: كانت الجبال تقول سبحان الله، سبحان الله فعلا، وإذا 
هو بأننا سخرنً له الأرض والسماء قالوا: المراد هنا  بحق محمد رسول الله قال الله تعالى

إنه أحيى الأموات قال المشايخ: المراد  التشبيه. كذلك إذا قيل بحق محمد رسول الله 
 فلا الأموات الروحانيون، ولكن إذا وردت الكلمات نفسها بحق عيسى  هنا هم

 هم. خير يهدأون ما لَ يُعلوا الناس يقبلون أن عيسى أحيى الناس بِلنفخ في منا
 ذكر الـجِنَّة

والآن أتناول ال جِنّة بِلذكر. ومن حسُن الصدف أنه يُلس أمامي الآن شخص 
على الجنّ.  السيطرةساري شخص يحاول بِستمرار في ي، ويُلس الجنِّةيعُرف بقابض 

 إن قلت شيئا يُالف طبعهما.  وأرجو أن يعفوا عني
يتبين من القرآن الكريم أن هناك خَلقا يسُمّى جِنًّا، سواء أكان خَلقا جيدا أو سيئا، 
ولا يسع أحد إنكاره. ليس السؤال هنا: هل يوجد مخلوق يسمّى جِنًّا أم لا. بل السؤال 

 في قصة سليمان  فالذي ذكُرال جِنّ الذين كانوا مع سليمان،  هو عنلبحث قيد ا
أنه كان هناك جيشا متكونً من الجن وكانوا يأتون له بِلأخبار وكانوا يشتركون معه في 
الحروب حتى ديست النمل أيضا تحت أقدام الجنّ. إذن، النقاش هنا هو عن الجنّ 

 كانت تتحرك يمينا ويسارا دائما.   نهمتكونة من دائما والجيوش الميالذين كانوا حاضر 
 الِجنّ إلى رسول الله  يءمج

 بشأن القرآن الكريم يُب أن نرى أولا وقبل كل شيء هل ورد ذكر الجنّ في
جاءه الجنُّ؟ فحين نقرأ القرآن  هأو ورد عن نبي آخر أيضا أن فقط سليمان 



342

وَإِذْ صَرَفْ نَا إلِيَْكَ نَ فَراً مِنَ : الآياتالكريم من هذا المنطلق نْد في سورة الأحقاف 
 الجِْنِّ يَسْتَمِعُونَ الْقُرْآَنَ فَ لَمَّا حَضَرُوهُ قاَلُوا أنَْصِتُوا فَ لَمَّا قُضِيَ وَلَّوْا إِلَى قَ وْمِهِمْ مُنْذِريِنَ 

عْنَا كِتَابًِ أنُْزلَِ مِنْ بَ عْدِ مُوسَى مُصَ  دِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَ هْدِي إِلَى * قاَلوُا يَا قَ وْمَنَا إِنًَّ سمَِ
 الحَْقِّ وَإِلَى طَريِقٍ مُسْتَقِيمٍ* يَا قَ وْمَنَا أَجِيبُوا دَاعِيَ اللََِّّ وَآَمِنُوا بهِِ يَ غْفِرْ لَكُمْ مِنْ ذُنوُبِكُمْ 

ركُْمْ مِنْ عَذَابٍ ألَيِمٍ   (32-30)الأحقاف:  وَيُُِ
أي إذا حضر الجنّ مجلسك قالوا لبعضهم، اسكتوا لنسمع القرآن الكريم جيدا. 

نشر الْسلام وقالوا: يا قومنا في  وشرعواوعندما انتهت التلاوة عادوا إلى قومهم 
 ؛سمعنا... يتبين من ذلك أن موسى كان نبيا صادقا وكل ما قاله كان من عند الله

 الصراط المستقيم...ذا الكتاب يدعو إلى الحق ويهدي إلى فه
. إذن، بِلتوراة والقرآن ورسول الله  قد آمنوايتبين من ذلك أن هؤلاء الجنّ كانوا 

من القرآن الكريم أنهم  يثبتبل  ،وحده رسولا آمن به الجنُّ  سليمان يكن لَ 
أيضا. ولكن الأسف كل الأسف على الذين  وبرسول الله  آمنوا بموسى 

ويقولون إن سليمان كان يُلس على سجادة  غريبةسليمان قصصا  جِنّةون عن ديسر 
وكانوا يطيرون به ليتن زه  الأربعةا من جوانبها هيمسكو  أن أربع من الجنِّة يطلب من وكان

عنهم  المشايخ لا يُبر في السماوات. ولكن الجنّ الذين آمنوا في زمن رسول الله 
كان يسافر متكبدا صعوبِت كبيرة.    على هذا النحو مع أنه مطلقا بأنهم نصروه 

بِكين  يُدون المطايا فكانوا يأتون النبي  وفي كثير من الأحيان ما كان أصحابه 
طالبين أن يدبرّ لَم المطايا وهم جاهزون للخروج معه. وقد سافر الصحابة عدة مرات 

ه  يساعدو ولَ ،أسفارا طويلة حفاةً، ولكن ما لانت قلوب هؤلاء الجنِّة، قساة القلوب
 أما في وقت سليمان ، اوهقط على الرغم من مشاهدة معانًة وآلام تكبّد 

فلم  مكان آخر، وأما في زمن النبي  إلىفكان الجنِّ يحملون الجيش كله ويوصلونه 
 يوصلوهم إلى ميدان الحرب. ليفعلوا شيئا حتى ليحملوا بضعة من المهاجرين 



 343 

 هذه الكلمات محمل الاستعارة نيحملو دليل الذين لا

كيان غير   وموسى  يقول بعض الناس إن الِجنّ الذين آمنوا برسول الله 
الْنسان، ولكن بقي أن نرى هل يقبل القرآن الكريم هذا المعنَ؟ فإذا كانت هذه 

خرى. الأالكلمة استعارة فلا بد أن يكون القرآن الكريم قد حلّها في آية من آياته 
. ستصطدم آيتان وسيحدث الخلاف في القرآن الكريم قبولَا استعارة وفي حال عدم

لذا يُب أن نرى هل يحدث الخلاف في القرآن الكريم في حال عدم قبولَا استعارة 
إن الذين لا يحملونها محمل الاستعارة يقولون: إن شأن  .أم في حال قبولَا استعارة
آن. فكما أن المراد من الشيطان الواردة في القر  "الشيطان"هذه الكلمة شأن كلمة 

 رونكيان يُتلف عن الناس، كذلك الِجنّ كيان يُتلف عن الناس، بينما يقول المفس
إن المراد من الشيطان هنا هم اليهود  وَإِذَا خَلَوْا إِلَى شَيَاطِينِهِمْ بِلْجماع عن: 

له  فلماذا لا يمكن شيطانًالْنسان وزعماؤهم الكبار. إذن، إذا أمكن أن يكون 
 ؟ أن يكون جِنًّا

نْسِ وَالجِْنِّ كذلك يقول الله تعالى:  وكََذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبيٍّ عَدُوًّا شَيَاطِيَن الِْْ
( في هذه الآية بيّن 113)الأنعام:  يوُحِي بَ عْضُهُمْ إِلَى بَ عْضٍ زخُْرُفَ الْقَوْلِ غُرُوراً

فلماذا فإذا أمكن وجود شياطين الْنس شياطين الْنس. الله تعالى بصراحة أن هناك 
لا يمكن وجود شياطين الجنِّ؟ أي كما يمكن أن يكون من الناس من يسُمَّون 
شياطين، كذلك يمكن أن يكون فيهم من يسمَّون جِنَّة. فتبين من القرآن الكريم 

  وسىفقط بل آمن الجنّ بم نفسه أن الجنَّ ما كانوا تحت سيطرة سليمان 
 أيضا.  لنبي وبِ

 إلى الناس لا إلى الِجنّ  لقد بُعث النبي 

وَأرَْسَلْنَاكَ ؟ يقول الله تعالى في سورة النساء: والآن نرى إلى من بعُث النبي 
في هذه الآية بكل صراحة أننا أرسلنا  ( وقد بيّن 80)النساء:  للِنَّاسِ رَسُولًا 



344

إلى الْنس، ولو كان هناك خَلق غريب آخر غير الْنس يسمَّى  محمدا رسول الله 
أن يقال: "وأرسلناك للناس والِجنّ". ولكن الله تعالى لَ يقل  وجبل جِنًّا وآمنوا به 

قد بعُث إلى الناس  فلما كان النبي  وَأرَْسَلْنَاكَ للِنَّاسِ رَسُولًا ذلك بل قال: 
. حصرا جِنّ الْنس هم آمنوا به كان المراد أنه كلما قيل بأن الِجنّ  ءفتبين بجلا

وَإِذْ قاَلَ مُوسَى لقَِوْمِهِ يَا قَ وْمِ أيضا:  لقد ورد في القرآن الكريم عن موسى 
اَذكُِمُ الْعِجْلَ  ( والحقيقة الثابتة هي أن الذين 55)البقرة:  إنَِّكُمْ ظلََمْتُمْ أنَْ فُسَكُمْ بِِتَِّ

ائيل لا الِجنُّ، مع أنه ثابت من القرآن أن الِجنّ آمنوا به. عبدوا العِجل كانوا بني إسر 
، وليس الِجنّ المزعومون جِنّ الْنسفثبت بكل وضوح أن المراد من هؤلاء الِجنّ كانوا 

بحسب أفكار عامة الناس. كذلك جاء في حديث عنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللََِّّ قاَلَ: قاَلَ 
: أعُْطِيتُ خَمْسًا لََْ يُ عْطَهُنَّ أَحَدٌ قَ بْلِي... بعُِثْتُ إِلَى النَّاسِ كَافَّةً وكََانَ رَسُولُ اللََِّّ 

عَثُ إِلَى قَ وْمِهِ خَاصَّةً. )سنن النسائي( هنا يقول النبي  على وجه القطعية  النَّبيُّ يُ ب ْ
لمسلمين ولكن افقط إنه لَ يكن من الأنبياء السابقين نبي إلا وقد بعُث إلى قومه 

قد  كان مبعوثا إلى الِجنّ والطيور. إذا كان سليمان   سليمان  بأنيقولون 
درجةً،  بعُث إلى الِجنّ والطيور فعلا فهذا يعني أنه كان أعلى من رسول الله 

 كان مبعوثا إلى الناس فقط.   والعياذ بِلله لأنه 
بعض الأدلة على كون الِجنّ أناسا

(
ًوَيَ وْمًَ ًيقولًاللهًتعالى: ًمخاطبَين؟ ًغيرًالإنسًفكيفًصاروا كًانًالِجنّ ثمًإذا
يع اًيًََمَعْشَرًَالجِْنًِّقَدًِاسْتَكْثَ رْتًُُْمِنًَالِْإنْسًًِ)الأنَعام:129ً(ًأيًعندماً يََْشُرُهُمًْجََِ
كًلهمًيومًالقيامةًسنقولًمخاطِبينًالِجنّ:ًيًَحزبًالجنّ،ًإنكمًسيطرتًُ يُُمعًالناس

ً علىًمعظمًالناس.ً
لقدًتعبناًفيًالبحثًعنًالِجنًّبينماًيقولًالقرآنًالكريمًبأنًالجنًّمسيطرونًعلىً
معظمًالناس،ًمعًأنناًعندماًنبحثًعنًالجنًلًنجدهم.ًيرددًالناسًُأورًادً اًويقومونً



345

بِلمجاهدات وعندما يُتلّ ذهنهم وحواسهم يقولون: ها قد جاء الِجنُّ، مع أن أذهانهم 
حين تكون أذهانهم بِير   إلى أي إنسان مطلقاالِجنُّ  تيتكون قد اختلّت، ولا يأ

 وعلى ما يرام.
يقول الله تعالى في الآية المذكورة آنفا: "قد استكثرتم من الْنس"، أي أن لَم 
علاقات مع معظم الناس، وسيقول الناس أيضا إننا استفدنً منهم كثيرا. والآن تجوّلوا 

يد من الجنّ خمسون بِلمئة أو واحد في حارتكم وقريتكم واسألوا الناس: هل يستف
من المئة يقول إنه يستفيد من الجنّ وإن  دًاوخمسون بِلمئة منهم؟ لن تجدوا شخصا واح

له علاقات مع الِجنّ. فتبين بجلاء أنه ليس المراد من الِجنّ هنا خَلقٌ سوى الْنسان، 
بكثرة.  بل المراد هم جِنُّ الْنس، وعلاقات الصداقة بين جِنّ الْنس تلاحَظ

الدليل من القرآن على أن الِجنّ حزب من الناس 

ثم هناك دليل أقوى من ذلك أيضا وهو أن الله تعالى سيقول يوم القيامة لأهل 
نْسِ ألَََْ يَأتِْكُمْ رُسُلٌ مِنْكُمْ النار:  (، قولوا الآن 131)الأنَعام:  يَا مَعْشَرَ الجِْنِّ وَالِْْ

بِلله عليكم! ما دام الله تعالى يقول إن بعض الِجنّ أيضا آمنوا بمحمد رسول الله، 
إن رسولنا أيضا كان منهم، أفلا يثبت من ذلك بصراحة أن  من نًحية أخرى ويقول

عد ب -هؤلاء الجنّ كانوا أنًسا وما كانوا كيانً غير مرئي؟ ثم لا ينتهي الأمر هنا بل
( 131)الأنَعام:  وَيُ نْذِرُونَكُمْ لقَِاءَ يَ وْمِكُمْ هَذَايقول الله تعالى:  -القول السابق

كانوا ينُذرون الِجنّ أيضا،   أي أن موسى وسليمان عليهما السلام ورسول الله 
ويُوِّفونهم اَلله ويومَ الآخرة، فثبت من ذلك بجلاء أن هؤلاء الجنّ كانوا جِنّ الْنس، 

وهم ليسوا خَلقا من نوع آخر.  ،ناك شياطين الْنسكما ه
؟لماذا لم ينصر الجنُّ المؤمنون رسولَ الله 

راً وَنَذِيراً * الله تعالى يقول:  إنّ  :والآن اسمعوا أيضا إِنًَّ أرَْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّ
( أي قد أرسلناك يا رسولنا 10-9)الفتح:  لتُِ ؤْمِنُوا بِِللََِّّ وَرَسُولهِِ وَتُ عَزّرُِوهُ وَتُ وَقِّرُوهُ 



 346 

شاهدا على صفاتنا، ومبشرا للمؤمنين ونذيرا للكافرين... فما دام الِجنّ أيضا آمنوا 
كما -مرة؟ يأتي الِجنّ  فهل لأحد أن يثُبت أنهم نصروا رسول الله  برسول الله 

 الله  سوليأتون لر لشيخ بسيط وعادي، ولكنهم لا  بِلأعناب -بين الناس يُشاعُ 
كثيرا ما يضطر لتحمل الفاقة عدة وجبات. ذات مرة   وكان  ،حتى بكِسرة خبز

جائع، فذبح صحابي  شاهد الصحابة آثار الضعف على وجهه الكريم وظنوا أنه 
الصحابة. ولكن الجنّ لَ يسعفوه بأية مناسبة كهذه. أرى  وبعضَ  شاة وأطعمه 

الذي آمنوا به خبزا  ا إذ لَ يطعموا النبي أن هؤلاء الِجنّ كانوا قساة القلوب جد
 فكيف صاروا مؤمنين !أيضا، ولكنهم يطعمون المشايخ المعاصرين تفاحا وأعنابِ

مغاير  قٌ الكفر! الحق أن الفكرة القائلة بأن الِجن خَل يشديد ا؟ بل كانوا كفار إذن
 فكرة خاطئة تماما. للناس

ا، وظلوا ينصرونه كما نصره الناس كانوا أنًس  الجنّ الذين آمنوا برسول الله 
الآخرون. ولو اعترفنا بكونهم خَلقا غريبا لكان من واجب القائلين بذلك أن يردّوا 

القرآن وأن  قط مع أنهم كانوا قد آمنوا به، على سؤال: لماذا لَ ينصروا رسول الله 
 ؟أن ينصروا رسول الله  أمرهم الكريم

 بالإيمان بالشريعة هو المخلوق الوحيد المكلَّف الإنسان 

ثم هناك دليل أقوى مما سبق أيضا. يقول الله تعالى في سورة الأحزاب 
أَبَيْنَ كقانون ثابت:  الِ فَ بَِ مَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْج ةَ عَلَى السَّ انَ ا الْأَمَ إِنًَّ عَرَضْنَ

هَا  نْ  قْنَ مِ شْفَ هَا وَأَ نَ  لْ نَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا أَنْ يَحْمِ نْسَانُ إِ هَا الِْْ  وَحَمَلَ
( أي عرضنا الشريعة والكلام على الخلق في السماوات والأرض 73)الأحزاب: 

بصوت  كلهم  وقلنا: هل من أحد يؤمن به ويعمل به؟ فقال الخلقُ السماوي
ل عبء هذه الأمانة مطلقا. ثم عرضنا الأمر على  واحد: لسنا قادرين على حمَِ
الأرضين وقلنا لأهلها: هل تحملون هذا العبء؟ قالوا: كلا. ثم عرضناه على 



347

ل.  الجبا كنون  نّ يس إن الِج ع أن الناس يقولون عادة  ا، م أيض ضوا  الجبال، ف رف
   ًول هُ ا جَ ومً لُ انَ ظَ نَّهُ كَ انُ إِ ننسَ نلِْ ا ا هَ ا وَحَََلَ هَ نن  نَ مِ قن فَ شن ا وَأَ هَ  َ لنن مِ نن يََن نيَْ أَ بَ أَ فَ

ه  قدم الْنسان وحد ة، فت ولم يتشجع أحد لحمل هذه المسؤولي الجميع  أي خاف 
فسه وجهول لأنه  ن ني بالشريعة وسأعمل بها، وكان الْنسان ظلوما ل وقال: كلِّفن 
له  دم لحم بر العبء بل تق واقب. ولم يبال بكِ ال بالع وغير مب بحبنا  مشغوفا  كان 
ة  ع لشري ا حامل  وضوح إن  يقول الله تعالى هنا بكل  بكل شوق. انظروا الآن؛ 
ف  لشريعة سواه. فما دام الله كلّ من أحد مكلَّف با ه، وما  هو الْنسان وحد
ن  و: إذا كان الجنّ غير الْنس فمن أي فالسؤال ه لشريعة  ان وحده با الْنس
ير  ان غ أنهم كي بُل  ولو ق لكريم؟  رآن ا برسول الله  وبالق جاؤوا ولماذا آمنوا 
المخلوقات كلها سوى الْنسان  ول إن  الى لأنه يق ع ل كلام الله ت طُ الْنس لب
منوا  نّ آ أن الِج ريم  لقرآن الك ا من ا عة. فما دام ثابت ري رفضت العمل بهذه الش
قط، وليس  نّ الْنس ف نّ هنا هم جِ فتبيْ بجلاء أن المراد من الِج   برسول الله

س.   لنا سون ا لبّ نّ الذين يت ول أعترف بالِج لق غير الْنسان،  المراد خَ
إلى سيدنا  المسيح الموعود  أن الِجن يأتون  يجلس أمامي الآن شخص كتب
إلى أخته وهم جاهزون للإيمان بكم. فردّ المسيح الموعود  عليه أن بلِّغ هؤلء 
الجنّ لماذا تؤذون امرأة، بل اذهبوا بالحري إلى الشيخ محمد حسيْ البطالوي أو الشيخ 
ثناء الله وآذوهما إن كنتم فاعليْ. ماذا تجنون من إيذاء امرأة مسكينة؟ ل شك أنه 
سيكون أناس كثيرون يعتقد ون سلفا، نتيجة تأثير الثقافة الْنجليزية، أنه ل وجود لمثل 
هؤلء الِجنّ، ولكن ل ينشأ أمام المؤمن سؤال: ماذا يقول عقله؟ بل السؤال أمامه 
هو: ماذا يقول القرآن؟ فإذا كان القرآن يقول إن الِجن من النوع المذكور آنفا 
موجودون فسنقول: آمنَّا وصدّقنا. أما إذا ثبت من القرآن أنه ما من مخلوق اسمه 

الِجنّ سوى الْنسان فلا بد لنا من قبول ذلك. 



 348 

 يُطلق الجنّ على الأقوام المتكبرة والزعماء أيضا

أنفسهم أعلى درجة من  ويظنونالحق أن بعض الأقوام تكون متكبرة جدا، 
غيرهم. ولكن الله يأتي بصناديدهم أيضا على بِب أنبيائه، لذا يسمّى هؤلاء الناس 

ن المسيح الموعود جِنًّا. لقد رُوي أن شخصا جاهلا اسمه "بِيرا" كان يسكن هنا في زم
نصف زجاجة من زيت  طبيخهصبّ على  . فلو أعطاه أحد بضع مليمات

الكيروسين وأكله. وكان يُهل حتى أبسط الأمور الدينية، فسأله الخليفة الأول ذات 
مرة: ما دينُك؟ لزم الرجلُ الصمتَ ولكنه جاء بعد يوم أو يومين ببطاقة وطلب من 

أن أكتب؟ قال:  نّه: ماذا تريد. سأله حضرتُ حضرته أن يكتب إلى عمدة القرية
لقد سألتني عن ديني، وأريد أن أعرف من عمدة القرية خطيا ما هو ديني. كان 

ولكنه كان يقول: لا أعرف  ،يلح عليه دائما أن يصلّي الصلاة الخليفة الأول 
الصلاة، ولا أعلم شيئا سوى القول: سبحان الله، سبحان الله. وذات يوم قال 

إذا صليتَ خمس صلوات جماعة في يوم  :لَذا الشخص "بِيرا" ليفة الأول الخ
فبدأ بِلصلاة من صلاة العشاء في اليوم ذاته وكان عدد  ،جائزة روبيتينسأعطيك 

الصلوات الخمس سيكتمل عند صلاة المغرب في اليوم التالي. ولما كان عدد الضيوف 
 دالقادمين قليلا نسبيا فكان طعامه أيضا يُُهَّز في بيتنا. عندما أعُدّ الطعام عن

وخذ الطعام. وكان الرجل : يا "بيرا" تعال البيتالمغرب، نًدته الخادمة من داخل 
أنه حينذاك في الصلاة وكانت صلاته الخامسة. ولكن الخادمة التي نًدته لَ تعرف 

 انتظري، سآتيبصوت عال أثناء الصلاة:  الرجل فظلت تناديه، فقال في الصلاة
 يات. حبعد أن أكمل الت

 ولقيه هنالك ،إلى مدينة بطالة لأمر ما ذات مرة أرسله المسيح الموعود 
الشيخ محمد حسين البطالوي الذي كان يسعى جاهدا ليمنع الناس من الذهاب 
إلى قاديان. ولكنه لَ يُد أحدا في ذلك اليوم فأمسك بِلسيد "بيرا" وقال له: يا 



 349 

"بيرا" لماذا أنت جالس في قاديان؟ قال بيرا: يا شيخ، لست إنسانً مثقفا، غير أنني 
جالس في قاديان والناس يأتونه من أماكن وهو أن حضرة المرزا واحدا أعرف شيئا 

متجشمين عناء السفر في عربِت تجرها الأحصنة. أما أنت فتسكن في بطالة  دةبعي
بسهولة ولكن لا يأتيك أحد، بل تأتي إلى محطة  إليك حيث يستطيع الناس الوصول

القطار كل يوم لتمنع الناس من الذهاب إلى قاديان، ولعل أحذيتك قد تمزقت في 
ولكن الناس لا ينصتون لك. فلا بد أن هناك أمرا ما حتى ينجذب  ،ا السبيلهذ

 يتوجه إليك أحد.  بينما لا ،أقدام الشوق وعلىإلى حضرة المرزا  تلقائيا الناس
إذن، الِجن هم أنًس لا يكادون يذعنون لأحد ولا يطيعون أحدا، ولكن عندما 

الذي ما كان  سيدنً عمر  يقابلون الأنبياء تتغير حالتهم فجأة. خذوا مثلا
سلّ و تحمّس ذات مرة  أنه عن الْسلام، لدرجة شيءمستعدا في البداية لسماع أي 

 علىسقط  ، ولكنه عندما جاء إلى النبي سيفه وخرج من بيته بنية قتل النبي 
عندما يقابلون الأنبياء تبرد  مقدميه. إذن، بعض الناس يملكون طبائع نًرية ولكنه

طبائعهم فورا. فأصحاب الطبائع من هذا القبيل يسمَّون جِنًا في اللغة العربية. كذلك 
ون نيسمَّى كبار الناس جِنًّا لأنهم يبقون خافين عن أعين الناس بوجه عام، ويسك

 في بيوت كبيرة وفارهة ولا يقدر الناس الوصولَ إلى بِبهم بسهولة. 
 من النملة؟ ما المراد

والآن أتناول ذكر النملة وماهيتها. ليكن معلوما أنه قد جاء في القرآن الكريم: 
 ْحتىَّ إِذَا أتََ وْا عَلَى وَادِ النَّمْلِ قاَلَتْ نََّلَْةٌ يَا أيَ ُّهَا النَّمْلُ ادْخُلُوا مَسَاكِنَكُمْ لَا يَحْطِمَنَّكُم 

 (. 19)النمل:  ونَ سُلَيْمَانُ وَجُنُودُهُ وَهُمْ لَا يَشْعُرُ 
 والآن نرى ما المراد من النملة؟ 

أول ما يثُبت أن المراد من النملة ليس النملة )الحشرة المعروفة عندنً( هو أن 
منطق الطير، ولكن الدليل الذي  الله تعالى علّم سليمان  بأنسياق الكلام 



350

قُدِّم على ذلك هو أنه عندما تكلّمت النملة فهِم سليمان كلامها. بينما لما كان 
من المفروض أن يقدَّم دليل أن  فكانالادعاء أن سليمان كان يعرف منطق الطير 

ن: بلُبُلا تكلم بمناسبة كذا وقال سليمان إن البلبل يقول كذا وكذا، ولكن الناس يقولو 
فإذا قلنا إن عندما تكلمت النملة فهم سليمان كلامها مع أن النملة ليست طيرا. 

لأن ما يقوله  ،ذا الدليل غير معقولالمراد من النملة هي الحشرة المعروفة يصبح ه
القرآن الكريم هو إن سليمان كان يعرف منطق الطير وكان يفهمه، ولكن النملة هي 

النملة؟ هي. إذن، أول ما يُدر بِلتدبر هو: ما اهالتي تكلّمت وفهِم سليمان كلام
الفعل الوارد هنا هو: "حَطَم" ومعناه الكسرُ  أن والأمر الآخر الجدير بِلتأمل هو

بوجه عام: لئلا يدوسكم سليمان وجيشه.  هوالَجوم بغضب. ولكن الناس يترجمون
والَجوم  ،سرُ ذا ليس بِلمعنَ الصحيح لكلمة "حطم". الحطم في العربية يعني الكهو 

 . )انظر لسان العرب(وتوقُّد بغضب
لأنها تحرق.  ،الحطَُمَة :القرآن الكريم أحد أسماء نًر جهنم ورد أيضًا في وقد

ولا يعني ذلك أن للنار أقداما وستدوس أهل الجحيم تحت أقدامها. إذن، معنَ: 
 ْلَا يَحْطِمَنَّكُم ضب ويدمركم. هو: لئلا يكسركم سليمان وجيشه أو يهاجمكم بغ

الذي كان نبيا عظيم الشأن ويملك - هو: هل يليق بسليمان  الآنالسؤال 
على النملة، الحشرة  فقط أن يصب جام غضبه -والطير الْنسجيوشا من الِجنّ و 

لَا الضعيفة؟ هل يتُوقع منه أن يعكف على الَجوم على النمل؟ لقد قلت آنفا إن 
، الشوكة والقوة، والَجومُ  تحت الأقدام بل معناه هو كسرُ لا يعني الدَّوس  يَحْطِمَنَّكُمْ 

حاطوما. )انظر لسان  (أي القحط)تُسمى السنة الشديدة  -في العربية-لذلك
قالت النملة  أنالمراد  فيكونالعرب( لأنها تكسر قوة الدولة. لو أخذنً هذا المعنَ 

جحورنً ويحفروا لئلا يأتي سليمان وجيشه بِلمعاول  ادخلن جحوركنأن  لأخواتها
 قوتنا. هل لعاقل أن يقبل هذا المعنَ؟ وهكذا يكسروا  ،ويُُرجوا منها الغلال



351

هو أن جميع الصِيغ التي استخدمها الله تعالى  جدا الدليل الثالث الواضح والبيّن 
لخطاب النملة كان من  خُلوا"، بينماادفمثلا وردت كلمة"  للعاقل؛دَم تخهنا تُس

 بينما ،مير "كُم"الض". كذلك ورد في "لا يحطمنّكم" يخُلادالمفروض أن تأتي "
". إذن، إن كلمات القرآن الكريم توحي كِ ير "الضمللنملة كان من المفروض أن يأتي 

وما لوا" خُ ادمير "كُم"، و"الضبحقهم  دماستُخف ،بجلاء أن المذكورين هنا كانوا أنًسا
ب ثابت في الأحاديث أيضا. لوا مساكنكم" فهذا الأسلو خُ اد. أما ما قيل: "شابه

من القانون الثابت أنه إذا مرّ جيشٌ من مكان ودخل أهل المنطقة بيوتهم وأغلقوا 
عند فتح مكة أنه  أبوابها فيكون معناه أنهم قبلوا هزيمتهم. فقد أعلن رسول الله 

 . وهذا ما قالت النملة أنِ ادخلواأبوابهم لا تثريب على الذين دخلوا بيوتهم وأغلقوا
لو ، أما تهبارز أن هؤلاء لا يريدون م وسيفهم سليمان  ،بيوتكم وأغلقوا أبوابها

هذا المشهد، ضحك  بقينا في الخارج لأمكن أن يهاجمنا. فلما رأى سليمان 
هذا القوم الساكن بعيدا ، و وشكر الله على وصول خبر بِرهّ وتقواه إلى أبعاد شاسعة

ظلما وطغيانً. وقالوا: لو أغلقنا أبوابنا لما  إلى هذا الحد يعرف أن سليمان لا يغزو
 هاجمنا ولن يتضرر شيء نَّلكه. 
البحث حول وادي النمل

النمل" فليكن معروفا إنه قد ورد في "تاج العروس" وهو قاموس  ي"واد العبارةأما 
 ،تقويم البلدان"النمل بين جبرين وعسقلان". وقد ورد في  واديعربي معروف: "

عسقلان من أكبر المدن على شاطئ البحر،  تعن عسقلان ما معناه: كان "238ص
ميلا جانب الشمال.  12وتقع على مسافة  ،فلسطين ملحقة بسيناءفي وهي ميناء 

ويبدو أن جبرين مدينة تقع إلى الشمال في ولاية دمشق. إذن، وادي النمل يقع على 
من دمشق إلى الحجاز، ولعله شاطئ البحر مقابل أورشليم أو قريب منها في الطريق 

قبائل كثيرة من العرب  كانت تسكن  يبعد عن دمشق بمئة ميل تقريبا. في تلك المناطق
 "خارطة فلسطين والشام". )لتحديد المكان انظروا ومدين إلى عهد سليمان 



 352 

أما "النملة" فقد ورد عنها في القاموس تحت نيلسن.  بِلعهد القديم والجديد، موسوعة
حيث توجد ينابيع قوم النملة.  ،". أي أبرقة اسم وادنَّلة"والأبرقة من مياه  "البرق":

، وتبين أن هذه المنطقة تقع في الشام أيضا النمل وواديقوم النملة  وجدنًإذن، فقد 
. والغريب في الأمر أن الأسماء من هذا النوع كانت معروفة قرب منطقة سليمان 

كانت هناك أقوام بأسماء مثل: الذئب،   يكا الجنوبيةأمر جدا في غابر الأزمان. فمثلا في 
دة. كان و ها" أي دُ ڈالثعبان، العقرب وما شابهها. بل في بلادنً أيضا قوم اسمه "كا

ها. وكذلك هناك قوم اسمه يعني ڈفي لاهور شخص معروف بِسم نور الدين كا
"هابت" "الحشرات" أو "الديدان". وفي كشمير يسكن قوم اسمه في اللغة المحلية 

 قوم اسمه "النملة". ومعناه: الدُبّ. كذلك كان في منطقة يسكنها سليمان 
 مسألة خلق الطير

هو  بِلذكرالطير". الأمر الأهم من بين الأمور الجديرة والآن سأنًقش مسألة "
مسألة "خلق الطير". وقد ألقيت عليها الضوء في خطابي في الجلسة السنوية قبل 
العام الماضي. ولكنني سأعيده بإيُاز لْكمال الموضوع. يقول الله تعالى في القرآن 

يلَ  : الناصريالكريم في ذكر المسيح  نِْْ وَيُ عَلِّمُهُ الْكِتَابَ وَالحِْكْمَةَ وَالت َّوْراَةَ وَالِْْ
تُكُمْ بَِِيةٍَ مِنْ ربَِّكُمْ أَنِّّ أَخْلُقُ لَكُمْ مِنَ الطِّيِن  * وَرَسُولًا إِلَى بَنِي إِسْراَئيِلَ أَنِّّ قَدْ جِئ ْ

ئَةِ الطَّيْرِ فأَنَْ فُخُ فِيهِ فَ يَكُونُ طَيْراً بإِِذْنِ اللََِّّ  ( ويقول في 50-49)آل عمران:  كَهَي ْ
ئَةِ وَإِذْ عَلَّمْتُكَ الْكِتَابَ آية:  يلَ وَإِذْ تََْلُقُ مِنَ الطِّيِن كَهَي ْ  وَالحِْكْمَةَ وَالت َّوْراَةَ وَالِْْنِْْ

فُخُ فِيهَا فَ تَكُونُ طَيْراً بإِِذْنّ  ( ... أي أذكر حين 111)المائدة:  الطَّيْرِ بإِِذْنّ فَ تَ ن ْ
من أفراد ذوي خصلة طينية، ثم تنفخ  -مثلما يُلق الطير -كنتَ تقترح بإذنّ خلقا 

 فيه ويصبح قابلا للطيران بإذنّ. 
إذن، فقد جاء في كلتا الآيتين ذكر "الطير"، ويُب أن نرى هل هذه استعارة أو 

آية أخرى لتبيّن  بطلانأخذنً هذا التعبير على حقيقته وأدّى ذلك إلى  لو ؟حقيقة
أنه استعارة. فحين نقرأ آيات أخرى من القرآن الكريم من هذا المنطلق نْد آية جاء 



 353 

أمَْ جَعَلُوا للََِّّ شُركََاءَ خَلَقُوا كَخَلْقِهِ فَ تَشَابهََ الْخلَْقُ عَلَيْهِمْ قُلِ اللََُّّ خَالِقُ كُلِّ فيها: 
 (17د: )الرع شَيْءٍ وَهُوَ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ 

انظروا الآن، يقول الله تعالى في هذه الآية بكل وضوح أن الذين يُُعَلون شركاء 
هذا الاعتقاد فإن  -والذين يزعم الناس عنهم أنهم أيضا يملكون صفة الخلَق -لله

، وأن الخلق الذي يقدر عليه اللهُ تعالى لا يسع أحدا أن يُلق خَلقا بحتة بحقهم تهمة
كان يُلق الطير فعلا لبطلت آية سورة الرعد المذكورة   المسيح مثله. ولو قبِلنا أن 

أن معنَ خلق  بِلضرورةآنفا. أما إذا كانت هذه الآية صادقة فلا بد من الاعتراف 
، ولا بد من القبول أن هذا التعبير استعارة ،الناس خاطئ تماما هالطير الذي يفهم

 بقي سؤال: ما هو تفسيره؟  والآنوإلا تبدو هذه الآيات متعارضة فيما بينها. 
 معنى "كهيئة الطير"

بشأن شرح ذلك أن الكلمات الواردة في القرآن الكريم  ومًايُب أن يكون معل
ئَةِ الطَّيْرِ هي:  الطير  تَلق، أي أنً أيضا أفعل كما أَخْلُقُ لَكُمْ مِنَ الطِّيِن كَهَي ْ

أفراخها. ولكن الناس استنتجوا منه معنَ خاطئا وزعموا أن المسيح كان يُلق الطير. 
من البيض  وتَرجبحرارة جسمه  هسفقكل إنسان يعلم أن الطير يُلس على البيض وي

أنًسا يكون ماء  صحبتيبأنّ أيضا أجعل تحت جناح  أفراخ. فيقول عيسى 
يبدأون ف ،وأخلق فيهم روحانية ،ت أجنحتيأجعلهم تحفهم، تالْلَام موجودا في طين

 بِلطيران إلى الله في غضون أيام قلائل. 
انظروا الآن كم أصبح مضمون القرآن الكريم ساميا وكيف صار معناه رفيع 

كان يُلق الخفافيش وما شابهها! علما أن   نه بأالمستوى! أين منه المعنَ القائل 
الكريم: إنّ أخلق الطير، بل قال:  لَ يقل في أي مكان في القرآن المسيح 
 ِئَةِ الطَّيْر س الطير البيض كذلك أربّي الناس، والذين توجد ق، أي كما يفكَهَي ْ

إلى أربعين  بيضه يفقسفيهم قدرة على التقدم يبدأون بِلطيران. من المعلوم أن الطير 
. ولعل يوما على أكثر تقدير، بل تَرج الأفراخ منها أحيانً في مدة أقل من ذلك



 354 

أعلن بناء على ذلك أن الذي ينكر معجزاتي فليمكث عندي  المسيح الموعود 
 يتصبّغإلى أربعين يوما، وسيريه الله تعالى معجزة حتما. فمن كان ذو فطرة سليمة 

 البيضة ذات القشر القاسي تأخذ أربعين يوماأن بصبغة النبي سريعا، ولكن كما 
 إلى أربعين يوما أيضا في صحبة نبي كذلك لو مكث شخص ذو قلب قاس  لتفقس،

)التوبة:  كُونوُا مَعَ الصَّادِقِينَ لرأى معجزة ما. لذلك نصح القرآن الكريم قائلا: 
زلتم مثل البيض ولَ تصبحوا  ما ،( أي يا أيها الذين فيكم ميل إلى الحسنة119

 طيرا، فأتوا تحت أجنحة صادق ستصبحون طيورا في غضون أيام قلائل. 
 طُرفة

قال  . يرُوى أن المسيح الموعود تَشَابهََ الْخلَْقُ تحضرنّ طرُفة عن التعبير: 
كان   ؟لشيخ نًصحا إياه في ضوء هذه الآية: أين الطيور التي خلقها عيسى 

 يقصد من ذلك أنه قد يُطر ببال الشيخ أنه إذا خلق عيسى  حضرته 
ابه في الخلق، وهذا الأمر يُالف أيضا طيورا وخلق الله أيضا طيورا، فهذا يعني التش

 القرآن الكريم. فقال الشيخ: لقد اختلط كلا النوعين من الطيور مع بعضها. 
 التأمل من منطلق ترتيب المضمون

والآن أبيّن أن الآية نفسها تدحض المعنَ الذي يستنتجه عامة الناس. يقول 
تُكُمْ بَِِيةٍَ مِ بحسب الآية:  المسيح  نْ ربَِّكُمْ أَنِّّ أَخْلُقُ لَكُمْ مِنَ الطِّيِن أَنِّّ قَدْ جِئ ْ

ئَةِ الطَّيْرِ فأَنَْ فُخُ فِيهِ فَ يَكُونُ طَيْراً بإِِذْنِ اللََِّّ وَأبُْرئُِ الْأَكْمَهَ وَالْأبَْ رَصَ وَأُحْيِي الْمَ  وْتَى كَهَي ْ
تُمْ بإِِذْنِ اللََِّّ وَأنَُ بِّئُكُمْ بماَ تَأْكُلُونَ وَمَا تَدَّخِرُونَ في ب ُ  يُوتِكُمْ إِنَّ في ذَلِكَ لَآيَةًَ لَكُمْ إِنْ كُن ْ

أمعنوا النظر في ترتيب الآية، ثم فكّروا هل ينطبق هنا  (50 :)آل عمران مُؤْمِنِينَ 
معنَ خلق الطير بأي حال؟ من الواضح تماما أنه ما من كلمة من كلمات القرآن 
الكريم تَلو من الترتيب. فلو افترضنا جدلا أن المراد هنا هو خلق الطير حصرا، فلا 

عنَ؟ يقول بعض الناس بد من التأمل هل يوجد في الآية أي ترتيب بعد قبول هذا الم
إنه لا ترتيب في هذه الآية، ولكني سأثبت أن الترتيب موجود. والدليل على ذلك 



 355 

أن هذه الآية وردت في مكانين، في سورة آل عمران وفي سورة المائدة. والترتيب في 
كلا المكانين هُوَ هُوَ. إذن، إن الاحتفاظ بِلترتيب نفسه في كلا المكانين يدل على 

. إننا نعتقد بِلترتيب في كل آية من آيات القرآن الكريم. أما الذين لا هدف معين
يقولون بِلترتيب فلا بد لَم أيضا أن يقبلوا الترتيب في هذه الآية في كل الأحوال 
وإن لَ يقبلوه في آيات أخرى، لأنه قد ورد ذكر "خلق الطير" أولا، ثم ذكُر "الأكمه" 

لَ ترد الكلمات المذكورة بهذا الترتيب في آية واحدة ثم "الأبرص" ثم "إحياء الموتى". 
بل في كلتيهما. ونلاحظ أنه يهُتَمّ في الترتيب بأمرين اثنين عادة، فتارة يذُكر الأمر 
الأصغر أولا ثم يذُكر أكبر منه ثم أكبر منه ثم الأكبر. وتارة أخرى يذُكر الأمر الأكبر 

كلا الترتيبين يهُتَمّ بفائدة المخاطَب، أي ثم الذي دونه ثم الذي دونه ثم الأدنى. وفي  
 يذُكر الموضوع بأسلوب يسهل عليه فهمه. 

والآن نلاحظ أنه إذا قبلنا معنَ يستنتجه معارضونً فلا يتراءى أي ترتيب فيه، 
لأنه إذا قيل إن الأمر الأكبر ذكُر في الآية أولا ثم الأدنى فالأدنى، سيكون المعنَ أن 

الطير، وإعطاء العميان عيونً أدنى منه، وشفاء المجذومين أدنى الأمر الأكبر هو خلق 
من إعطاء العميان عيونً، وإحياء الموتى هو الأدنى، مع أن كل شخص يعرف أن 
إحياء الموتى هو الأكبر. إذن، هذا الترتيب ليس صحيحا. أما إذا قبلنا أنه قد ذكُر 

الأسهل في العالَ هو خلق الطير،  الأمر الأدنى أولا ثم الأكبر فالأكبر، فهذا يعني أن
وإعطاء العميان عيونً أصعب منه، وشفاء المجذوم أكثر صعوبة منه، والأصعب هو 
إحياء الموتى. ففي هذه الحالة يكون الأسهل هو خلق الطير. وإذا كان ذلك 

 صحيحا فليخلق لنا المشايخ بضعة من الطير فحسب. 
ال أخذ هذا المعنَ هي أن الله تعالى عدّ والمشكلة الثانية التي تظهر للعيان في ح

وَضَرَبَ لنََا مَثَلًا وَنَسِيَ إحياء الموتى أدنى، وعدّ الخلق أكبر في آية أخرى، فيقول: 
قُلْ يُحْيِيهَا الَّذِي أنَْشَأَهَا أوََّلَ مَرَّةٍ وَهُوَ بِكُلِّ  *خَلْقَهُ قاَلَ مَنْ يُحْيِي الْعِظاَمَ وَهِيَ رَمِيمٌ 

أي من عادة الْنسان أن يُوض في القيل والقال  (80-79 :)يس عَلِيمٌ  خَلْقٍ 



 356 

بشأنّ وينسى خَلقَه ويقول: من يحيي العظام وهي رميم؟ يقول الله تعالى: إنكم 
تنكرون إحياء الموتى لأنكم لا تفهمون كيف تعود العظام الرميم إلى حالتها الأصلية، 

: قل لَؤلاء لخلق مرة ثانية. فقال أول مرة لا يصعب عليه ا كممع أن الذي خلق
الناس إنه سيحيي العظام وهي رميم مَن خلقها أول مرة، وهو بكل خلق عليم. يتبين 
من هاتين الآيتين أن الله تعالى عدّ إحياء الموتى أدنى وعدّ الخلقَ أكبر. ولكن في حال 

 قبول الترتيب المذكور يضطر المرء إلى القبول بأن الخلق أدنى وإحياء الموتى أكبر. 
ة إلى ذلك، في حال قبول الترتيب المذكور يعُدّ شفاء المجذومين أصعب بِلْضاف

من خلق الطير، مع أن بعض المجذومين يُشفون بحقن الأطباء زيت نبتة شولموغرا 
(Chaulmoogra)  في أجسام المرضى وطلي أجسادهم بزيتها. فكان من المفروض

ين، مع أنه ما من أحد يقدر أن يبدأ خلقُ العصافير والحمام قبل شفاء هؤلاء المجذوم
على خلقها. قد يقال إن هذا الترتيب يفيد المخاطَب، ولكن هذا أيضا ليس 

يُلق عصفورا أمام يهودي فهل سيتأثر اليهودي  لأنه إذا كان المسيح  ؛صحيحا
بذلك أكثر أم بشفائه المجذوم والأعمى؟ فكان من المفروض أن يقدَّم ذكِرُ ما كان 

 نه مذكور فيما بعد. أكثر تأثيرا، ولك
 معنى خلق الطير وإحياء الموتى بحسب الترتيب القرآني

بِختصار، المعنَ الذي يأخذه المشايخ المعارضون لنا يتبين خطؤه أيا كان ترتيب 
الآية. ولكن لا يقع أي اعتراض على الترتيب بأخذ المعنَ الذي نذهب إليه. نْن 

وحانيين. والحق أنه إذا سأل سائل: ماذا نستنتج من خلق الطير معنَ خلقَ الناس الر 
؟ ورُدَّ عليه أنه خلق في العالَ جماعة نشيطة، يقول الناس فعل المسيح الموعود 

عادة: هذا ليس بأمر ذي بِل، لأن خلقَ أنًس روحانيين هو الأقل درجة في رأي 
 عامة الناس، لذلك قُدِّم ذكره. ثم ذكُر شفاء الأكمه. لما كان ذلك شيء مادي

ويراه كل واحد لذلك ذكُر فيما بعد. وما دام شفاء الأبرص أكبر من شفاء الأكمه 
لذا ذكُر الأبرص بعد الأكمه. ومعنَ إحياء الموتى هو أن يُشرف أحد على الموت 



 357 

تماما ثم يُحيى نتيجة الدعاء. صحيح أن مرض المجذوم والأبرص يكون شديد الوطأة 
، ولكن الذي انقطع نبضه ثم عاد إلى الحياة بدعاء نبي أو قائمة القوة كونولكن ت

صالح فيكون ذلك معجزة عظيمة. ففي حال قبول المعنَ الذي ذهبنا إليه يثبت 
 الترتيب الحالي صحيحا تماما ولا يقع عليه أيّ اعتراض أبدا. 

 الهدهد لم يكن طيرا بل كان إنسانا

، حيث نقل الله نً سليمان كذلك ذكُر الطير للمرة الثانية في سوانح سيد
وليس المراد من الطير في  يَا أيَ ُّهَا النَّاسُ عُلِّمْنَا مَنْطِقَ الطَّيْرِ تعالى قول سليمان: 

 هذه الآية الطيورُ من كل الأنواع، لأن: 
لَأُعَذِّبَ نَّهُ بشدة وقال:  ل مّا غاب الَدهد عن مكانه غضب سليمان  -1

أي ما دام الَدهد غائبا فسأعاقبه  ذْبَحَنَّهُ أوَْ ليََأْتيَِنيِّ بِسُلْطاَنٍ مُبِينٍ عَذَابًِ شَدِيدًا أوَْ لَأَ 
بعقوبة شديدة أو لأذبحنه وإلا فليقدّم دليلا على غيابه. قولوا الآن بِلله عليكم: هل 
يتبين من القرآن الكريم أن الطيور عاقلة بحيث لو صدر منها خطأ لوجب على 

ه في وجهها ويقول لَا: قدِّمي عذرك وإلا قطعتُ عنقك؟ أو الْنسان أن يسل سيف
هل رأيتم يوما جاركم يمسك هُدهدا ويضربه بِلعصا، ويقول له: لماذا أكلتَ حبوبي؟ 
وإذا رأيتم أحدا يفعل ذلك، ألا تحسبونه مجنونً؟ والذين ينسبون هذا الأمر إلى 

ن الفتوى نفسها ، أي أنه قال عن الَدهد كذا وكذا، فإنهم يصدرو سليمان 
لَأُعَذِّبَ نَّهُ عَذَابًِ شَدِيدًا أوَْ لَأَذْبَحَنَّهُ أوَْ ليََأْتيَِنيِّ  :. بل يقول سليمان بحقه 

، أي فليقدم دليلا واضحا ومنطقيا. وهذا يعني أن الَدهد كان بِسُلْطاَنٍ مُبِينٍ 
يتوقع  مطلعا على الأدلة أيضا مثل سقراط وأبقراط وأفلاطون، فكان سليمان 

 أن يقدم الَدهد أدلته. 
نْسِ وَالطَّيْرِ وَ يقول القرآن الكريم:  -2 ، حُشِرَ لِسُلَيْمَانَ جُنُودُهُ مِنَ الجِْنِّ وَالِْْ

. من المعلوم أن مَا ليَ لَا أرََى الَْدُْهُدَ وهله إلى الَدهد فقط، فقال: ولكن ذهب 
الذي تكون قامته أقصر من خمسة أقدام لا يصلح للتجنيد في الجيش، ولكن سليمان 



 358 

  بدأ بتجنيدٍ غريب إذ كان الَدهد أيضا في جيشه. ثم إذا كان جيش من
ا الشأن في محله. ولكن ما لكان الكلام بهذ الَداهد موجودا عند سليمان 

يقال هو إنه كان عنده هدهد واحد فقط. والسؤال هو: أية مهمة كان يمكن أن 
 ينجزها هدهد واحد؟ وماذا كان الَدف من اصطحاب طير واحد؟ 

يقول القرآن الكريم إن الَدهد أخبر بأمور كذا وكذا بعد عودته، والمعجزة  -3
التي ذكُرت إنَّا هي أن سليمان كان يعلم منطق الطير. الحق أنه كان من المفروض 

ولكن ما ذكُر هو معجزة الَدهد وهي أكبر من  أن تُذكر هنا معجزة سليمان 
، الطير ليس خاصا بسليمان معجزة سليمان! وأضف إلى ذلك أن معرفة منطق 

 بل الحق أن جميع الصيادين يفهمون منطق الطير. 
الأمر الآخر هو أن الَدهد ليس من فئة الطيور سريعة الطيران والتي تقوم  -4

بأسفار طويلة إلى هذا الحد. بل الَدهد يموت حيث يولَد. ولكن القرآن الكريم 
وظل يطير إلى ثمان مئة ميل إلى أن بأن الَدهد طار من الشام  -كما يفُهم  -يقول 

وصل إلى مُلك ملكة سبأ وجاء بِلخبر من هنالك. هذا يعني أن الَدهد كان أسرع 
طيرانً من الطائرات الموجودة حاليا. وصاحب المعجزة كان الَدهد وليس سليمان، 

 أظهر معجزة.  بينما كان المطلوب هو البيان أن سليمان 
للهدهد أنه كان مطلّعا على أسرار دقيقة للشرك كذلك تُذكر معجزة ثانية -5

والتوحيد، وكان عارفا بِلمسائل التي لا يعرفها حتى المشايخ المعاصرون. فما أجمل 
وَجَدْتُهاَ وَقَ وْمَهَا يَسْجُدُونَ للِشَّمْسِ مِنْ فكرة التوحيد التي بيّنها الَدهد إذ قال: 

هُمْ عَنِ السَّبِيلِ فَ هُمْ لَا يَ هْتَدُونَ دُونِ اللََِّّ وَزيََّنَ لََمُُ الشَّيْطاَنُ  ثم انظروا   أعَْمَالََمُْ فَصَدَّ
إلى غيرته الدينية! المشايخ المعاصرون لا يتصدون للوثنية وإن كانت تمارَس في 

أن الشرك  جوارهم، ولكن الَدهد يسعى في كل حدب وصوب ويُبر سليمان 
 مكان كذا. يمارَس في مكان كذا، والوثنيةُ تمارَس في 



 359 

 وَأوُتيَِتْ مِنْ كُلِّ شَيْ ثم كان الَدهد عارفا بأمور السياسة أيضا إذ يقول:  -6
أي أن ملكة سبأ تتحلى بكافة صفات إدارة ال مُلك وعندها لوازم الحكومة كلها. 
وكأنه عاد بعد أن فحص كنوزها وفروع الدولة كلها وقدم تقريرا أنها تملك كل ما 

 ة إليه. تكون الحكومة بحاج
كان الَدهد مطلعا جيدا على الشيطان ونشاطاته أيضا لأنه قال ما مفاده:   -7

أعرف أنه إذا نشأت العلاقة بين الْنسان والشيطان تتطرق الأفكار السيئة إلى 
هُمْ عَنِ الأذهان. بل كان مطلعا على نتائج تلك الأفكار أيضا إذ يقول:  فَصَدَّ

تؤدي إلى الصدأ على قلب الْنسان فيبتعد عن سبيل  أي إن هذه الأفكار السَّبِيلِ 
قرب الله تعالى. إذن، كان هذا الَدهد عالما كبيرا! لو عُثر على هدهد مثله اليوم 

 فينبغي تعيينه مفتيا. 
بقي الآن أمر واحد وهو أنه كان عارفا بحقيقة عرش الحكومة أيضا معرفة  -8

شا لا تملكه أنت، فكأنه يطمِّعه جيدة، إذ يقول لسليمان إن ملكة سبأ تملك عر 
 ويحرضه على الَجوم عليها.

 لم يكلَّف بالشريعة إلا الإنسان

إذن، كل الأمور المذكورة آنفا توحي بأن الَدهد لَ يكن طيرا، لأنه قد ورد في 
التي لَ يستطيع الملائكة تحمّلها ولَ يستعد  -القرآن الكريم بكل جلاء أن الأمانة

قد حملها الْنسان الذي كان عارفا  -لتحمّلها أي شيء في السماوات والأرض
فقط وهو الحسنة، ولكن الْنسان يعلم  بأسرار شريعتنا. الملاك يفهم شيئا واحدا

السيئة والحسنة كلتيهما ويستوعب الظروف كلها جيدا. يقول المفسرون إن الَدهد 
نْسَانُ كان حيوانً مع أن الآية التي ورد فيها:  موجودة، ويتبين منها  حَملََهَا الِْْ

ن الَدهد بوضوح تام أنه ما من مخلوق يحمل أسرار الشريعة إلا الْنسان. فلما كا
 عارفا بأسرار الشريعة فلا بد أنه كان إنسانً لا طيرا. 



 360 

 أنواع الطير المختلفة

والآن نرى هل توجد في القرآن الكريم إشارة إلى الطير أم لا؟ فحين نقرأ القرآن 
 وَمَا مِنْ دَابَّةٍ في الْأَرْضِ وَلَا طاَئرٍِ يَطِيرُ  نْد أن الطيور عدة أنواع. يقول الله تعالى: 

هنا نرى أن الله تعالى قد وضع للطيور  (39 :)الأنعام لاَّ أمَُمٌ أمَْثاَلُكُمْ  ِ بِجَنَاحَيْهِ 
أي الطيور التي تطير بجناحين، فيتبين من ذلك أن هناك  يَطِيُر بِجَنَاحَيْهِ شرطا: 

 طير لا يطير بأجنحة. 
ء آخر في ثم نْد آية أوضح منها أيضا ويتبين منها بجلاء أن الطير اسم لشي

ألََْ تَ رَ أَنَّ اللَََّّ يُسَبِّحُ لَهُ مَنْ في السَّمَاوَاتِ الحقيقة. يقول الله تعالى في سورة النور: 
 وَالْأَرْضِ وَالطَّيْرُ صَافَّاتٍ كُل  قَدْ عَلِمَ صَلَاتهَُ وَتَسْبِيحَهُ وَاللََُّّ عَلِيمٌ بماَ يَ فْعَلُونَ 

أي ألا تعلم أن كل من في السماوات والأرضين من ذوي العقول  (42:)النور
يسبحون الله تعالى. والطيور من هؤلاء ذوي العقول يعبدون الله صافين. وكل واحد 
من هذه الأحزاب يعرف طريق صلاته وتسبيحه، والله تعالى أعلم بكافة أعمال 

د من الطير هنا هم ذوي العقول هؤلاء. فهنا توجد ثلاث أدلة على أنه ليس المرا
 الطيور المعروفة. 

، لماذا أخرج الله "الطير" من هذه يُسَبِّحُ لَهُ مَنْ في السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ الأول: 
الجملة وذكره على حدة؟ وليكن معلوما أن كلمة "مَن" تُستخدم لذوي العقول 

فقط من الجملة؟ دائما ولا تُستخدم لغير ذوي العقول. فلماذا أخرج الله "الطير" 
ولماذا لَ يذكر الِجنّ والمخلوقات الأخرى على حدة؟ ألا يثبت من ذلك بجلاء أن 

 الطير المذكور في الآية كيان منفصل؟
، مع أنه لَ يذُكر في القرآن الكريم كُل  قَدْ عَلِمَ صَلَاتهَُ وَتَسْبِيحَهُ  :ثم يقول 

كله أن الطيور أيضا تصلّي الصلاة ولكن الله يقول إنها لا تسبّح فقط بل تعرف 
ُ عَلِيمٌ بماَ يَ فْعَلُونَ في الأخير:  الصلاة أيضا وتصلّي صافاّتٍ. وقال  والمعلوم  وَاللََّّ



 361 

تصلّي صافات؟  أن صيغة "يفعلون" تُستخدم لذوي العقول. هل رأيتم مرة طيور
الطيور من هذا النوع في العالَ كله هم المسلمون دون غيرهم. إن استخدام كلمة: 

ُ عَلِيمٌ بماَ يَ فْعَلُونَ ، وذكِر كُل  قَدْ عَلِمَ صَلَاتهَُ وَتَسْبِيحَهُ "مَن" وإيراد  يوحي  وَاللََّّ
 ن جماعة. بجلاء أن المذكورين هنا هم أنًس، ولا سيما المؤمنون الذين يصلّو 

 لماذا أُطلق "الطير" على المؤمنين

السؤال الآن هو: إذا كان المراد من الطير هنا هم المؤمنون فلماذا أطُلق عليهم 
"الطير"؟ الجواب هو أن نتيجة أعمال الْنسان تُسمَّى في العربية "طيرا"، وهذا 

فإَِذَا عراف: مذكور في آية أخرى في القرآن الكريم، فيقول الله تعالى في سورة الأ
اَ طَ  وُا بموُسَى وَمَنْ مَعَهُ أَلَا إِنََّّ هُمْ سَيِّئَةٌ يَطَّيرَّ ائرِهُُمْ جَاءَتْهمُُ الحَْسَنَةُ قاَلُوا لنََا هَذِهِ وَإِنْ تُصِب ْ

أي عندما تصيبهم فرحة  (132 :)الأعراف عِنْدَ اِلله وَلَكِنَّ أَكْثَ رَهُمْ لَا يَ عْلَمُونَ 
وتحل بهم فترة مِن السعادة يقولون: هذا حقّنا. وإذا أصابهم إيذاء قالوا: هذه نتيجة 

اَ طاَئرِهُُمْ عِنْدَ اللهِ نْوسة موسى وأصحابه. ولكن الله تعالى يقول:  أي إن  أَلَا إِنََّّ
حلّ بنا مسجلٌ عند الله. يقولون إن العذاب  (طائرهم )أي عملهم الذي يكسبونه

بسبب موسى وأصحابه، ولكن الله تعالى يقول إن طائركم موجود عندنً. لا تبدو 
في هذين الأمرين علاقة ظاهريا، لذا يقول أصحاب المعاجم أن معنَ الطير هو 

 "عنقه في طائره ألزمناه إنسان وكلأعمال الْنسان أيضا. فيقول الْمام الراغب: "
. )المفردات في غريب القرآن( وجاء في أقرب "وشر خير من عنه طار يالذ عمله أي

 الموارد: "عمله الذي قُ لِّده وطار عنه من خير أو شر". 
نًَْ بِكَ وَبمنَْ مَعَكَ قاَلَ طاَئرِكُُمْ عِنْدَ اِلله بَلْ أنَْ تُمْ قَ وْمٌ ثم يقول الله تعالى:  قاَلُوا اطَّيرَّ

أي عندما جاء صالح إلى قوم ثمود قالوا إننا قد دُمِّرنً بسبب  (48 :)النمل تُ فْتَ نُونَ 
نْوسة أعمالك السيئة وأعمال أصحابك. كما يقول الناس اليوم بأن الطاعون 
والأوبئة الأخرى أتت بسبب نْوسة حضرة المرزا. يقول الله تعالى إن نبيّهم رد عليهم 

 . وْمٌ تُ فْتَ نُونَ بَلْ أنَْ تُمْ ق َ  طاَئرِكُُمْ عِنْدَ اللهِ قائلا: 



 362 

قَالُوا إِنًَّ تَطَيرَّْنًَ بِكُمْ ثم يقول الله تعالى في سورة يس بعد ذكر ثلاثة رسل: 
تَ هُوا لنََ رْجُمنََّكُمْ وَليََمَسَّنَّكُمْ مِنَّا عَذَابٌ ألَيِمٌ  قَالُوا طاَئرِكُُمْ مَعَكُمْ أئَِنْ ذكُِّرْتُمْ * لئَِنْ لََْ تَ ن ْ

، أي حين جاءهم الرسلُ المصلحون قالوا (20-19 :)يس قَ وْمٌ مُسْرفُِونَ بَلْ أنَْ تُمْ 
إننا نتحمل مصائب جمةّ بسببكم أنتم، ونْسب مجيئكم نْوسة... فقال الرسل: 

 ْطاَئِركُُمْ مَعَكُم  أي حيثما كنتم ستهلككم مغبةُ سوء أعمالكم، ولا يمكن أن
بَلْ أنَْ تُمْ قَ وْمٌ عمال حسنة؟ نضركم شيئا. وهل تقولون ذلك لأننا نذكّركم بأ

لذا ستواجهون مغبة أعمالكم حتما. انظروا الآن، فقد استُخدمت  مُسْرفُِونَ 
كلمة "طائر" في هذه الآية أيضا وجاءت بمعنَ القوة العملية ونتيجة الأعمال. 
والآن لنرى ما هي حقيقة استخدام هذه الكلمة، وما نسبتها مع الْنسان؟ فحين 

 الموضوع قيد البحث نتأمل في هذا السؤال، نْد في سورة الْسراء آية تقربنا إلى
وكَُلَّ إِنْسَانٍ ألَْزَمْنَاهُ طاَئِرَهُ في عُنُقِهِ وَنُخْرجُِ لَهُ يَ وْمَ الْقِيَامَةِ  حيث يقول الله تعالى: 

مَنِ اهْتَدَى  *اقْ رَأْ كِتَابَكَ كَفَى بنَِ فْسِكَ الْيَ وْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا  *كِتَابًِ يَ لْقَاهُ مَنْشُوراً 
اَ  هَا وَلَا تَزرُِ وَازرَِةٌ وِزْرَ أُخْرَى وَمَا كُنَّا فَإِنََّّ اَ يَضِلُّ عَلَي ْ يَ هْتَدِي لنَِ فْسِهِ وَمَنْ ضَلَّ فَإِنََّّ

عَثَ رَسُولًا    (16-14 :)الْسراء مُعَذِّبِيَن حَتىَّ نَ ب ْ
لقد بيّن الله تعالى في هذه الآية معنَ جميلا لكلمة "طائر"، وقال إن طائر كل 

عنقه. ولنر ما معنَ ذلك. فلما أخبرنً الله تعالى أن هذا الطير مُلزَم شخص مربوط ب
بعنق كل إنسان مع أنه من المعروف أنه لا يوجد طائر مادي مربوط بعنق أحد. 

، وهو غير الطير العادي المعروف فتبين بجلاء أن المراد من الطائر هنا هو شيء آخر
ة الْنسان العملية ونتيجة عمله. أي ليس إلا أن الله تعالى أطلق "الطائر" على قو 

الأعمال التي يكسبها الْنسان تأخذ صورة الطائر رويدا رويدا. فإذا كسب الْنسان 
أعمالا صالحة تطير بصاحبها إلى سماء الروحانية، كما تطير الطائرة بِلمسافرين في 

نسان جو السماء. ولو كانت أعماله سيئة لكان الطائر ضعيفا، وبِلنتيجة سيهبط الْ
إلى الأسفل بدلا من الطيران إلى الأعلى. إذن، يبين القرآن الكريم مضمونً أننا ألزمنا 



 363 

كلَّ شخص طائره، فإذا كسب أعمالا صالحة طار به طائره إلى الأعلى، وإلا 
الموضوع نفسه كما  فسيُهبطهُ إلى الدرك الأسفل. كذلك بيّن سيدنً رسول الله 

يلي: "ما من مولود إلا يولَد على الفطرة، فأبواه يهوّدانه أو ينصّرانه أو يمجّسانه. 
معنَ ذلك أن الْنسان يملك قوة على الطيران، وقد أعُطي أجنحة لَذا الغرض. وقد 

َ الموضوع نفسه في:  نَ أنه عندما يولد بمع كُلَّ إنِْسَانٍ ألَْزَمْنَاهُ طاَئرِهَُ في عُنُقِهِ بُينِّ
مولود يُُلق معه طائره أيضا. ولكن بعض الوالدين يُنقونه، أما الذين يُتنبون هذا 
الوضع يُدون فرصة الطيران. وبسبب الأعمال الصالحة يظل طائرهم )أي سعادتهم 

 الحَْمْدُ للََِّّ فاَطِرِ السَّمَاوَاتِ في تقدُّم. فيقول الله تعالى في سورة فاطر:  (الفطرية
ثم  (2 :)فاطر وَالْأَرْضِ جَاعِلِ الْمَلَائِكَةِ رُسُلًا أوُلي أَجْنِحَةٍ مَثْنََ وَثُلَاثَ وَرُبَِعَ 

يعًا إلِيَْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الناس ويقول:  يذكر  مَنْ كَانَ يرُيِدُ الْعِزَّةَ فلَِلَّهِ الْعِزَّةُ جمَِ
هُ وَالَّذِينَ يَمْكُرُونَ السَّيِّئَاتِ لََمُْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَكْرُ الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَ رْفَ عُ 

أي قد علمتم أننا خلقنا عدة أجنحة لتقدم الملائكة،  (11 :)فاطر أوُلئَِكَ هُوَ يَ بُورُ 
ولكن أيها الناس اعلموا أن فرص التقدم متاحة لكم أيضا، بل تستطيعون أن تسبقوا 

فمن أراد منكم أن ينال العزة فليعلم أن العزة كلها بيد الله، الملائكة أيضا إذا شئتم. 
، أي مَن تيسر له كلام الله الْكَلِمُ الطَّيِّبُ وإليه تصعد الأرواح الصادقة والطيبة، و

 وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَ رْفَ عُهُ نًل التقدم. ولكن لا يقتصر الأمر على الكلام وحده بل: 
طائر، ولكنه لا  الْكَلِمُ الطَّيِّبُ عمال الصالحة. إذن: أي هو بحاجة إلى سند الأ

يستطيع أن يطير وحده بل يصعد بمساعدة الأعمال الصالحة. كذلك يصبح له 
 جناحان، وبمساعدتهما يغدو قادرا على الطيران إلى سماء الروحانية. 

هما أن والآن نرى أن في الطائر مزيتين، إحداهما أنه يطير عاليا في الجو، وثانيت
عشه يكون عاليا دائما. والطيور التي تعيش في الأعشاش تبنيها على أغصان 
الأشجار، أما التي تعيش بغير عش فهي أيضا تحط على الأشجار ولا تجثم على 
الأرض. وقد قيل في القرآن الكريم إن المؤمنين يتحلون بهاتين المزيتين نفسهما. يقول 



 364 

زُوا فاَنْشُزُوا يَ رْفَعِ اُلله الَّذِينَ آَمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أوُتوُا الْعِلْمَ إِذَا قِيلَ انْشُ وَ الله تعالى: 
أي اسعوا أيها المؤمنون لتلبية نداء  (12 :)المجادلة دَرَجَاتٍ وَاللهُ بماَ تَ عْمَلُونَ خَبِيرٌ 

، إذن وَالَّذِينَ أوُتوُا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ يَ رْفَعِ اُلله الَّذِينَ آَمَنُوا مِنْكُمْ النبي أو خليفته إذ 
 فقد ورد ذكرُ ميزة الطيران في المؤمنين أيضا.

ومزية الطير الثانية هي أنه يصنع عشه عاليا دائما. ووجود هذه المزية نفسها 
 في بُ يُوتٍ أذَِنَ اُلله أَنْ تُ رْفَعَ وَيذُْكَرَ مذكور في القرآن الكريم، إذ يقول الله تعالى: 

رجَِالٌ لَا تُ لْهِيهِمْ تِجَارةٌَ وَلَا بَ يْعٌ عَنْ ذكِْرِ  *فِيهَا اسْمهُُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا بِِلْغُدُوِّ وَالْآَصَالِ 
. أي هذا النور ملحوظ في (38-37 :)النور اِلله وَإِقاَمِ الصَّلَاةِ وَإيِتَاءِ الزَّكَاةِ 

هو رفع الرجال الذين لا تلهيهم بيوت...، ولكن لا نقصد هنا البيوت بل المراد 
 تجارة ولا بيع عن ذكر الله وإقام الصلاة. 

بِختصار، فقد ذكُر أن مزيتَي الطيور موجودتان في المؤمنين أيضا، وقيل إن العمل 
الصالح يطير بِلمؤمن إلى الله تعالى. وقد جاء في الأحاديث أيضا أنه عندما يموت 

ء ويقولون: افتحوا الأبواب، فها قد جاءت روح مؤمن يرفع الملائكة روحه إلى السما
 مؤمنٍ. وعندما يموت كافر لا ترُفع روحه بل ترُمى في الحضيض. 

بِختصار، إن المراد من الطير هي الأرواح ذات المراتب العليا والمستعدة دائما 
للصعود على قمم عالية من أجل الدين ولا تبالي بِلمشاكل ولا تهاب المصائب 

ل تكون دائمة الاستعداد لتقديم كل نوع من التضحيات. ذات مرة قال والمصاعب ب
في غزوة بدر: مُرنً يا رسول الله، فنحن مستعدون لأنْ نخوض  صحابي للنبي 

البحر بِيولنا ولن نتردد في ذلك أدنى تردد وسنعمل بأمرك دون أن نفكر لماذا تأمرنً 
 تعالى المواهب التي توجد في بذلك. فبإطلاق كلمة الطير على المؤمنين ذكر الله

المؤمنين وقال بأنهم يُتارون حياة عليا ولا يُتارون حياة أدنى، ويطيرون إلى الأعلى 
 بدلا من الجثوم في الأسفل.  



365

 البحث عن الهدهد من منطلق التاريخ

والآن بقي سؤال: لماذا ورد في القرآن الكريم اسم "الَدهد"؟ لقد أجبت عليه من 
 الناحية العقلية ولكني أبين الآن ما المراد من الَدهد؟ 

عندما نقرأ كتب بني إسرائيل للبحث عن الَدهد ونتأمل هل ذكُر فيها أيّ هدهدٍ 
، زمن سيدنً سليمان أم لا؟ نْد أن اسم "هُدَد" كان شائعا بكثرة في اليهود في 

ثم تحول من العبرية إلى العربية وصار "هُدهد". كما يقال في العبرية: "إبراهام" ولكن 
عندما تحول هذا الاسم إلى العربية صار "إبراهيم". كذلك يقال في العبرية "يسوع" 
وفي العربية "عيسى". يقال في العبرية "موشي" وفي العربية يلُفَظ الاسم نفسه 

. فمثلا إذا طلُب من عربي أن يلفظ "لكهنؤ" لن يقدر على لفظها بشكل "موسى"
صحيح بل سيلفظ "لكهناؤ". فقد قيل في العبرية "هُدَد" ولكن ما دام القرآن الكريم 

 بِلعربية فتحول الاسم نفسه إلى "هُدهد". 
ك الحق أنه يتبين من إمعان النظر في التاريخ أن "هُدَد" كان اسما لكثير من الملو 

الأدوميين، ومعناه: "الضجة الكبيرة". ومعنَ "الَدُّ، والَدََد" في العربية هو "الصوت 
 الغليظ". )لسان العرب( 

يبدو أن الناس كانوا يسمون الولد ذا الصوت الغليظ هُدَد أو هُدهد. كان هذا 
الاسم للملك الأدومي الثالث الذي هزم مَدْيَن. كذلك كان الاسم نفسه للملك 

ورد في )الكتاب المقدس،  1هدد. . كما كان اسم أحد أبناء إسماعيل الأخير
( أن اسم أمير في عائلة أدوم كان 14، العبارة 11سِفر الملوك الأول، الأصحاح 

د" هكذا ورد الاسم في أشهر الترجمات العربية الذي هرب إلى مصر خشية هَدَ "
إذا ورد هذا الاسم  -هد القديمفي الع -مجزرة يوآب. وورد في الموسوعة اليهودية أنه 

، وورد فيه هذا الاسم بِلحاء )حدد( وليس بِلَاء. )المترجم(30: 1انظر أخبار الأيام الأول   1



366

وحده دون أن يكون معه فعْل أو لفظ كصفة، فمعناه: شخص من عائلة أدومية. 
إذن، إن هُدَد هو اسم عبري وقد تحول في العربية إلى هُدهد. وحين يكون المفسرون 
مولَعين بجعْل تفاسيرهم شيّقة فإنهم يوردون في تفاسيرهم أحيانً قصصا سخيفة أيضا. 

ذلك أن كلمة "ضبّ" اسم سحلية معينة في العربية، وكان "ضبّ" اسم رئيس  ومثال
كما هناك اسم معروف في الَندوس هو "طوطا رام" )أي السيد   -قبيلة عربية أيضا 

. ولكن ذات مرة وأنشد قصيدة في مدحه  جاء هذا الرئيس إلى النبي  -ببغاء(
كان ذاهبا في طريقه    في كتب الوعظ نقُل هذا الحادث كقصة أن رسول الله

قصيدة في مدحه. إذن، إن الذين اخترعوا قصة أن حيوان  -الحيوان -فأنشد الضبُّ 
هل يصعب عليهم تحويل الْنسان المسمى  الضب أنشد قصيدة في مدح النبي 

 "هدهد" إلى طير؟ 
بِختصار، لقد استُخدمت الاستعارة والمجاز في عدة آيات في القرآن الكريم. ولكن 

دام القرآن شريعة دائمة، لذا وضع إلى جانب ذلك آيات محكمة أيضا لا تسمح  ما
بأن يُستنبَط منها معان أخرى. وإذا حُصرت الاستعارة في حدود الاستعارة استقام 

 معناها، ولكن إذا ألُبست الاستعارة معنَ الحقيقة سيحدث تعارضٌ بين آيتين. 
 بحيث لا يمكن لكتب إلَامية أخرى بِختصار، إنها لمعجزة عظيمة للقرآن الكريم

أن تبارزه فيها أبدا. من المؤسف حقا أن المسلمين تعثروا على الرغم من حيازتهم 
كتابِ عظيما مثل القرآن الكريم، واخترعوا قصصا عجيبة وغريبة. فالذين يقصون 

سأل النملة التي لقيته: هل رأيتِ  قصة النملة يقولون بشأنها إن سليمان 
بر مني؟ قالت: لا، يبدو جيدا أن تجلس أنت على العرش وأجلس أنً شخصا أك

على الأرض، فأولا يُب أن تُجلسني بجانبك ثم سأرد على سؤالك. فأجلسها سليمان 
على العرش، فقالت: لا زلتُ في مكان منخفض، فارفعني أكثر. فرفعها سليمان 

السة على يد سليمان. على يديه. ثم قالت: لستَ أنت بأكبر، بل أنً أكبر لكونّ ج
بِختصار، كتب هؤلاء طرائف عجيبة تثير ضحك السامع. 



 367 

لا شك في أن الاستعارات استُخدمت في الكتب السابقة أيضا، ولكن حل 
تلك الاستعارات لَ يكن موجودا في تلك الكتب نفسها. ومقابل ذلك توجد في 
القرآن الكريم أيضا استعارات، ولكنه قدّم معها حلّها أيضا بحيث إذا تعثرّ أحد 

 فيقدر العالَ بِلقرآن الكريم على شرح الموضوع له. 
ختصار، إن القرآن الكريم حائز على عظمة لَ تحصل لأي كتاب في العالَ. بِ

وإذا كان أحد يدّعي أن كتابه الديني أيضا حائز على هذه الأفضلية فأنً أتحداه أن 
يبارزنّ. فليبارزنّ أحد من أتباع الفيدات إن استطاع، وإذا كان أحد يتّبع التوراة 

لْنْيل فليبارزنّ، وليعرض عليّ استعارة وردت فليبارزنّ، وإذا كان أحد من أتباع ا
في القرآن الكريم أحسبها أنً أيضا استعارة، وإن لَ أستطع أن أقدّم حلها من القرآن 
الكريم نفسه فله أن يكذّبني في إعلانّ هذا، وأما إذا قدّمت حلّها فلا بد له من 

 ذه المزية الفريدة. الاعتراف بأنه ليس في العالَ كتاب سوى القرآن الكريم يتحلى به
لقد بيّنت إلى الآن ثمانية أو عشرة أمور فقط عن أفضلية القرآن الكريم، ولكنني 
أرى أنه يمكن تقديم ثلاث مئة دليل أو أكثر تثُبت أفضلية القرآن الكريم، ولا يمكن 
أن تقاومها حتى الكتب الْلَامية ودونها مؤلفات البشر، ولكن بيانها ليس بوسعي... 

ثرت الأشغال إلى درجة كبيرة، وإن صحتي أيضا معتلة، وبِلنظر إلى هذا لقد ك
 الوضع يبدو إتمام هذا الأمر مستحيل في بِدئ الرأي. 

والآن أنهي خطابي وأوجه أنظاركم أيها الْخوة إلى أنكم حضرتم الجلسةَ وسمعتم 
اع الخطابِت وانتهت الجلسة. ويُب أن تكون هناك فائدة من المجيء إلى هنا وسم

الخطابِت، وإلا فالعودة إلى البيوت صفر اليدين ليست إلا إضاعة الأوقات والأموال. 
فاستفيدوا من الجلسة السنوية. وبِلنظر إلى الموضوع الذي بينّته هذه المرة حاولوا أن 
تكونوا طيورا وتنشأ فيكم كمالات الَدهد. إذا كان شخص من أمة سليمان اسمه هُدهد 

 نفسه كمالات إلى درجة أنه يطلّع على أسرار التوحيد الدقيقة، يستطيع أن ينُشئ في
في الشام ولكن الَدهد يأتي إليه  ويطلع على أمور السياسة بحيث يكون سليمان 



 368 

بأخبار اليمن ويقول: يُب القضاء على الشرك المنتشر هنالك، مع أن سليمان كان 
ين أمرهم الله تعالى أن ينشروا مبعوثا إلى قوم معين فقط، فكم سيكون مخجلا للقوم الذ

دعوته في العالَ كله، إن لَ يكن في قلوبهم مواساة لدينهم! لعل الله تعالى سرد هذه 
مقابل أمة سيدنً  القصة ليخجل المسلمون بقراءتها، وأخبر أن مَثل أمة سليمان 

اءة هو كمَثل الَدهد مقابل الصقر. فما دام الَدهد قادرا إلى إر  محمد رسول الله 
 الكمالات فلا يُفى على أحد كمالات يُب أن يُلقها الصقور في أنفسهم.

، أنشئوا في أنفسكم القوةَ وحماس الْخلاص. طِيروا فيا صقور محمد رسول الله 
إلى السماء لأن إلَكم موجود في الأعلى. لا تنظروا إلى الأسفل ولا تتوجهوا إلى 

لكم طيورا. كم من أمور بسيطة تجعلكم سفاسف الأمور لأن الله تعالى يريد أن يُع
عرضة للابتلاء! فيحدث نزاع على شيء بسيط مثل: لماذا لَ أعُطَ هذا المنصب أو 
ذلك، ويتعثر أحد على عدم تعيينه سكرتيرا للجنة معينة. هذا يعني أن نظرة مثل 

يقول  هؤلاء الناس متجهة إلى الأسفل دائما مع أن الله تعالى يريد أن يُعلكم "طيورا".
. والآن قولوا بِلله كُلَّ إنِْسَانٍ ألَْزَمْنَاهُ طاَئرِهَُ في عُنُقِهِ و الله تعالى في القرآن الكريم: 

عليكم، إذا كان شيء مربوطا في عنق المرء فهل يمكن أن يتجه عنقه إلى الأسفل؟ بل 
سينظر هذا الشخص إلى الأعلى دائما. إذن، فقد أشار الله تعالى في هذا الآية إلى 
 أن تجعلوا نظركم متجها إلى الأعلى لأنكم مسلمون، والمسلم لا يضاهيه أحد في العالَ. 

تفيدوا من وعظي هذا ونصيحتي، وعندما تعودون إلى بيوتكم عودُوا إليها فاس
بنية وعزيمة أنكم لن تصبحوا فئرانً وسحالي بل ستكونون "طيورا" تطير في الأجواء 

 وستحاولون سماع صوت ربكم. 
 التضرع في حضرة الله 

والآن أدعو الله تعالى، وادعوا أنتم أيضا لأنفسكم ولأقاربكم، لأن الدعاء من هذا 
النوع يكون جامعا. وادعوا لعامة الأحمديين ليتقدموا روحانيا، ولغير الأحمديين ليهتدوا، 



 369 

ولأهل مدنكم ولأقاربكم ولجيرانكم، ولأهل وطنكم. وادعوا خاصة للجماعة أن يُلق 
ى الحقيقية والورع والتقدُّس إذ لا معنَ لحياتنا إن لَ نكن نَّوذجا الله في أفرادها التقو 

عمليا للإسلام. فادعوا الله تعالى أن يُلق في قلوبنا حبا يفتر مقابله كل حب آخر، 
. وإذا أحببنا أزواجنا فليكن لوجه الله، مكان كل  في الحب ذلكإلا  لنا يتراءى ولا

وإذا أحببنا أبوينا فلوجه الله، وإذا أحببنا أنفسنا وأموالنا فابتغاءً لوجه الله. فليكن مَثلنا 
الذي عندما سأله ابنه الْمام الحسن ذات مرة: هل تحبني؟  كمَثل سيدنً عليّ 

 ردّ الْمام الحسن أيضا؟ قال: نعم. ف : نعم. ثم سأله: هل تحب اَلله قال 
: يا بُنيَّ! هذا على ذلك: أليس هذا شركا إذ تشركني في حب الله؟ فقال عليّ 

 ليس شركا، لأنه إذا جاء حبُّك مقابل حب الله فسأضرب بحبك عُرض الحائط. 
فادعوا الله تعالى أن يرزقنا حبَّه، وإذا كان في قلوبنا حبّ أحد سواه فليكن ابتغاء 

مستقلا عنه. وفقنا الله لكسب الأعمال الصالحة، وجنبّنا الدنًءة لوجه الله وليس 
والخسَّة وهبوط العزيمة، ووسع أفكارنً وبِرك في مساعينا وتضحياتنا، ووفقنا لنستمر 
في العمل ليل نهار لنشر الْسلام دون أن نفكّر أننا فعلنا شيئا. ووفقنا بفضله لنَِذر 

ونَ زْعة الظلم وسوء الظن بإخواننا والبحث عن زينة الحياة، وأخرج من قلوبنا الطمع 
عيوبهم والقدح فيهم. جن َّبَنا الله كل عيب وفساد، وخلق فينا الرحمة ورزقنا علم القرآن، 
ووفقنا لتلاوته وفهمه والعمل به، وأنشأ في قلوبنا حب كلامه ليصبح كلامه غذاء 

ننا نورا وفي آذاننا نورا وفي أذهاننا روحنا. ادُعوا الله تعالى أن يُلق في قلوبنا نورا وفي أعي
نورا وفي أيدينا نورا وفي أقدامنا نورا، وليكن بين أيدينا نور وخلفنا نور، وعن يميننا نور 
وعن يسارنً نور، وفي داخلنا نور وفي خارجنا نور حتى نصبح نورا كاملا. جنبّنا الله 

يع الأعداء، وفتح علينا الظلام والظلمة، وبوّأنً في ملاذه، وأنقذنً من هجمات جم
 ونصبح عباده  أبواب فضله، وزكّى قلوبنا ليقع عليها ظلّ محمد رسول الله 

 .(31-30 :)الفجر وَادْخُلِي جَنَّتِي  *فاَدْخُلِي في عِبَادِي الذين يقول عنهم: 



 370 

في مساعيهم التي  ثم ادعوا للدعاة العاملين في خارج البلاد أن يبارك الله 
يبذلونها لحماية الجماعة وتقدمها، ويبارك في أعمالَم القليلة، ويضع في لسانهم تأثيرا 
وفي قلوبهم عزيمةً، وأن تموج في قلوبهم كيفيات حب الله تعالى، وأن تكون حياتهم 

 مقبولة عند الله. 
يوب توجد فينا، ثم ادعوا الله تعالى أن يطهّر أجيالنا القادمة وألا تنتقل إليهم ع

 بل يرثوا ما فينا من المزايا والحسنات. آمين، ثم آمين.
 بعد الخطاب أمَّ حضرته دعاء جماعيا طويلا وانتهت هذه الجلسة المباركة. 

 
 

 
 


	Blank Page



